



يترنم صاحب المزمور قائلًا: «لَكَ قَالَ قَلْبِي، لِلرَّبِّ أَطْلُبُ، ابْتَغَاكَ وَجْهِي. لِوَجْهِكَ يَا رَبُّ أَلْتَمِسُ.» (مزمور ٢٦٠)

## أيها الإخوة المحبوبون في المسيح ، أيها المسيحيون الأتقياء.

إِنَّ رَائِحَةَ عَبِيرٍ جَسَدِ القِدِّيسِ سَابَا المُتَقَدِّسِ، أَي رُفَاتِهِ المُقَدَّسَةِ غَيْرِ البَالِيَةِ، قَدْ جَمَعَتْنَا اليَومَ فِي هٰذِهِ اللَّافْرَا العَظِيمَةِ الحَامِلَةِ لِإسْمِهِ، لِكَيْ نُعَيِّد بِشُكْرٍ وَامْتِنَانٍ اسْتِعَادَةَ رُفَاتِهِ المُقَدَّسَةِ مِنْ مَدِينَةِ البُنْدُقِيَّةِ الْإِيطَالِيَّةِ مِنْ مَدِينَةِ البُنْدُقِيَّةِ الإِيطَالِيَّةِ مِنْ مَدِينَةِ البُنْدُقِيَّةِ الإِيطَالِيَّةِ مِنَةً ١٩٦٥.

إِنَّ هٰذَا الْحَدَثَ البَهِيجَ تُعَيِّدُ لَهُ كَنِيسَةُ أُورُشَلِيمَ الْمُقَدَّسَةُ بِشَكْلٍ خَاصِّ، لِأَنَّةُ بِحَسَبِ القِدِّيسِ أَثْنَاسِيُوسَ الكَبِيرِ: إِنَّ عِيدَ اليَومِ هُوَ عَلَى مِثَالِ الفَرَحِ السَّمَاوِيِّ. فَإِنْ كَانَ مُوسَى قَدْ صَنَعَ كُلَّ شَيْءٍ وِفْقًا عَلَى مِثَالِ الفَرَحِ السَّمَاوِيِّ. فَإِنْ كَانَ مُوسَى قَدْ صَنَعَ كُلَّ شَيْءٍ وَفْقًا لِلنَّمُوذَجِ الَّذِي رَآهُ فِي الجَبَلِ، فَبِالتَّاكِيدِ كَانَتِ العِبَادَةُ فِي الجَيْمَةِ عَلَى مِثَالِ الأَسْرَارِ السَّمَاوِيَّةِ. وَلأَنَّ الرَّبَّ يُرِيدُنَا أَنْ نَدْخُلَ السَّمَاوِيَّاتِ، مِثَالِ القَرِعِ فَقَدْ هَيَّأَ لَنَا طَرِيقًا جَدِيدًا وَدَائِمًا. وَهٰكَذَا، فَكُلُّ مَا كَانَ فِي القَدِيمِ كَانَ ظِلًا لِمَا عَلَى مِثَالِ الفَرِح كَانَ فِي السَّمَاوِيَّةِ. وَالعِيدُ الحَاضِرُ هُوَ أَيْضًا عَلَى مِثَالِ الفَرِح كَانَ فِي وَقَ، فِي السَّمَاوَاتِ.

إِنَّ هٰذَا الفَرَحَ العُلْوِيَّ، الَّذِي هُوَ «كَنِيسَةُ أَبْكَارٍ مَكْتُوبِينَ فِي السَّمَاوَاتِ» (عب ٢٣:١٢)، قَدْ أَصْبَحَ مُشَارِكًا وَمُسَاهِمًا فِيهِ أَبِينَا

الْبَارُّ الْقِدِّيسُ سَابَا، الَّذِي أَحَبَّ الله، طَالِبًا وَجْهَهُ مِنْ كُلِّ قَلْبِهِ وَمِنْ كُلِّ قَلْبِهِ وَمِنْ كُلِّ نَفْسِهِ مُنْذُ طُفُولَتِهِ. وَمِنْ جِهَةٍ أُخْرَى، سَكَنَ فِي صَحْرَاءِ اليَهُودِيَّةِ مُصْغِيًا إِلَى الأَقْوَالِ الدَّاوُدِيَّةِ: «يَا اللهُ، إِلَيْكَ أَبُكِّرُ. عَطِشَتْ مُصْغِيًا إِلَى الأَقْوَالِ الدَّاوُدِيَّةِ: «يَا اللهُ، إِلَيْكَ أَبُكِّرُ. عَطِشَتْ إِلَيْكَ نَفْسِي، بكم نوع لَكَ جَسَدِي، فِي أَرْضٍ بَرِّيَّةٍ غَيْرِ مَسْلُوكَةٍ، لاَ إِلَيْكَ نَفْسِي، بكم نوع لَكَ جَسَدِي، فِي أَرْضٍ بَرِّيَّةٍ غَيْرِ مَسْلُوكَةٍ، لاَ مَاءَ فِيهَا» (مز ٢٢:٦٢).

إِنَّ هَٰذِهِ الأَرْضَ البَرِّيَّةَ وَغَيْرَ الْمَسْلُوكَةِ، الَّتِي لاَ مَاءَ فِيهَا، قَدْ حَوَّلْهَا أَبِينَا البَارُّ سَابَا مَوْطِنًا وَمَسْكَنَا لِلنِّعْمَةِ الإِلْمِيَّةِ وَلِقُوَّةِ الرُّوحِ القُدُسِ، حَيْثُ أَنَّ آلَافَ المُتَوَجِّدِينَ وَالنُّسَّاكِ تَمَّمُوا خَلاَصَهُمْ فِيهِ بِحَوْفٍ حَيْثُ أَنَّ آلَافَ المُتَوَجِّدِينَ وَالنُّسَّاكِ تَمَّمُوا خَلاَصَهُمْ فِيهِ بِحَوْفٍ وَرِعْدَةٍ (فيلبي ٢: ٢١)، وَيُتَمِّمُونَهُ حَتَّى اليَومِ كَمَا يَشْهَدُ بِذَٰلِكَ مُرَمِّمُ الكَنِيسَةِ قَائِلًا: «إِنَّ البَرِّيَّةَ الجَدْبَاءَ بِهَطْلِ دُمُوعِكَ أَخْصَبَتْ، وَأَتْعَابَكَ الشَّاقَةُ بِتَصْعِيدِ زَفْرَاتِكَ أَثْمَرَتْ إِلَى مِئَةٍ ضِعْفٍ، فَأَصْبَحْتَ كَوْكَبًا لِلمَسْكُونَةِ يَتَلَأَلُا بِالعَجَائِبِ، يَا أَبَانَا البَارَّ سَابَا، فَتَشَفَّعْ إِلَى المَسِيحِ اللهَ عَلَاص نَفُوسِنَا.»

حَقًّا، أَيُّهَا الإِخْوَةُ الأَحِبَّاءُ، إِنَّ أَبَانَا البَارَّ سَابَا قَدْ أَصْبَحَ كَوْكَبًا لِلمَسْكُونَةِ مُتَلَأَلِقًا وَلامِعًا بِالعَجَائِبِ. وَهٰذَا لأَنَّ سَابَا المُتَقَدِّسَ قَدْ تَأَيَّدَ بِلْمَسْكُونَةِ مُتَلَأَلِقًا وَلامِعًا بِالعَجَائِبِ. وَهٰذَا لأَنَّ سَابَا المُتَقَدِّسَ قَدْ تَأَيَّدَ بِقُوّةِ رُوحٍ رَبِّنَا يَسُوعَ المَسِيحِ فِي إِنْسَانِهِ البَاطِنِ، حَيْثُ حَلَّ المَسِيحُ بِالإِيمَانِ فِي قَلْبِهِ، وَامْتَلاً إِلَى كُلِّ مِلْءِ اللهِ، كَمَا يَكْرِزُ الرَّسُولُ بُولُسُ.

يُسَمِّي مُرَثِّمُ الكَنِيسَةِ سَابَا المُلهَمَ مِنَ اللهِ فَخْرَ النُّسَّاكِ وَشَرَفَ مُتَوَخِّدِي البَرِّيَّةِ. وَذٰلِكَ لأَنَّ أَبَانَا البَارُّ سَابَا قَدْ عَمِلَ تَحْتَ كَنفِ وَظِلِّ الفَائِقَةِ البَرْكَاتِ وَالِدَةِ الإِلَهِ الدَّائِمَةِ البَثُولِيَّةِ مَرْيَم، كُنُورٍ لِلمَسِيحِ مُشْوِقًا لِأُولُئِكَ القَابِعِينَ فِي ظُلْمَةِ الجَهْلِ وَالضَّلالِ. وَمَا زَالَ إِلَى الآنَ يُشْوِقُ فِي كِلْمُولِيَّةِ مَرْيَم، كُنُورٍ لِلمَسِيحِ مُشْوِقًا لِأُولُئِكَ القَابِعِينَ فِي ظُلْمَةِ الجَهْلِ وَالضَّلالِ. وَمَا زَالَ إِلَى الآنَ يُشْوِقُ فِي عَالَمِننَا وَعَصْرِنَا الحَالِي، عَالَمُ الفَوْضَى وَالاضْطِرَابِ وَالانْشِقَاقِ وَالإرْتِدَادِ. إِنَّ وُجُودَ رُفَاتِهِ المُقَدَّسَةِ غَيْرِ البَالِيَةِ، المَوْضُوعَةِ بَيْنَنَا أَمَامَ نَاظِرِ إِنَّ وُجُودَ رُفَاتِهِ المُقَدَّسَةِ غَيْرِ البَالِيَةِ، المَوْضُوعَةِ بَيْنَنَا أَمَامَ نَاظِرِ إِنَّ وُجُودَ رُفَاتِهِ المُقَدَّسَةِ غَيْرِ البَالِيَةِ، المَّوْضُوعَةِ بَيْنَنَا أَمَامَ نَاظِرِ أَنَّ وَلَيْتَقَالِهِ وَالسَّيْنَا اللَّرُونِيَّةُ اللَّهُ مِنْكُلُ الضَّمَانَ الأَرْبُولِيِّ وَالمِعْيَارَ السَّلِيمَ وَالصَّحِيحَ لِفِكْرِ إِيمَانِنَا الأُرْتُودُكُسِيِّ وَلِلتَّقْلِيدِ الرَّسُولِيِّ، وَالمَعْيَارَ السَّلِيمَ وَالصَّحِيحَ لِفِكْرِ إِيمَانِنَا الأُرْتُودُكُسِيِّ وَلِلتَّقْلِيدِ الرَّسُولِيِّ وَلِلتَّقُلِيدِ الرَّسُولِيِّ

الَّذِي كَوَدِيعَةٍ حَافَظَ عَلَيْهِ آبَاءُ كَنِيسَتِنَا القِدِّيسُونَ المُتَوَشِّحُونَ بِاللهِ.

فَنَحْنُ اليَومَ، الَّذِينَ احْتَفَلْنَا هِلْذَا العِيدِ العَظِيمِ وَحَدَثِ اسْتِعَادَةِ رُفَاتِ القِدِّيسِ سَابَا المُتَقَدِّسِ، مَدْعُوُونَ بِفَمِ الرَّسُولِ بُولُسَ، قَائِلًا لَنَا: «أَنْ لَا نَكُونَ فِيمَا بَعْدُ أَطْفَالًا مُضْطَرِينَ وَخَعْمُولِينَ بِكُلِّ رِيحٍ تَعْلِيمٍ، بِحِيلَةِ لَنَّمُو فِي كُلِّ النَّاسِ، بَمَكْرٍ إِلَى مَكِيدَةِ الضَّلاَلِ، بَلْ صَادِقِينَ فِي المَحَبَّةِ نَنْمُو فِي كُلِّ شَيْءٍ إِلَى ذَاكَ الَّذِي هُوَ الرَّاسُ: المَسِيحُ» (أَفَ عَ: ١٤-٥٠).

خِتَامًا، نَتَوَسَّلُ إِلَى أَبِينَا البَارِّ سَابَا الكَلِيِّ السَّعَادَةِ، المُحْتَفِّ حَوْلَ عَرْشِ إِلْهِنَا وَمُحَلِّصِنَا يَسُوعَ المَسِيح، لِكَيْ بِشَفَاعَاتِهِ وَتَضَرُّعَاتِهِ عَنَّا

نَحْظَى بِالمِجْدِ وَالمِلَكُوتِ السَّمَاوِيِّ. آمِينَ.



## مُعَ أَدْعِيَتِنَا وَبَرَكَاتِنَا الْأَبُويَّةِ البطريراَتُ ثيوفيلوس الثَّالثُ بطريراتُ المدينة المقدسة أورشليم



أيها الأحبّاء، إنَّ كلمات الرَّبّ يسوع في إنجيل لوقا: «رَأَيْتُ الشَّيْطَانَ سَاقِطًا مِثْلَ ٱلْبَرْقِ مِنَ ٱلسَّمَاءِ» هي إعلان لاهوتي عميق، يُثير لنا حقيقة سقوط الشرّ، ويُظهر لنا سلطان المسيح الغالب. لقد بيّن القديس كيرلُّس الأورشليمي أن الشيطان لم يُحُلَق شريرًا، بل كان رئيس ملائكة جميلًا. لكن قلبه ارتفع بكبرياء، فصار مولِّد الشرّ وأب الأكاذيب. لم يُدخل الله الخطيئة في طبيعته، بل هو الذي ولدها من ذاته، كما يقول النبي حزقيال: «قَدِ ارْتَفَعَ قَلْبُكَ لِبَهْجَتِكَ. أَفْسَدْتَ مِنْ ذاته، كما يقول النبي حزقيال: «قَدِ ارْتَفَعَ مَا لُبُكَ لِبَهْجَتِكَ. أَفْسَدْتَ مِحْمَتَكَ لاَّ جُلِ بَهَائِكَ.» (حز ١٧:٢٨). إنَّ الكبرياء هو الشرارة الأولى التي أسقطت ذاك المخلوق النوراني من عليائه إلى الظلمة. ومنذ تلك اللحظة، صار المقاوم لمشيئة الله، والمعاند خلاص الإنسان.

لكن انتبهوا إلى تعبير المسيح: لم يقل «الشيطان سقط»، بل قال: «رَأَيْتُ ٱلشَّيْطَانَ سَاقِطًا». والفرق هنا جوهري: فقول «سَقَطَ» يوحي بحدث مضى وانتهى، أمّا «ساقطًا» فهي صيغة تُظهر واقعًا مستمرًّا ودائمًا أمام سلطان الله. إنّها شهادة إلهيّة مباشرة: المسيح، بصفته ابن الله، لم يسمع بخبر سقوط إبليس من آخرين، بل هو نفسه شاهِد على هذا السقوط بعين لاهوته، كرؤية متجاوزة للزمن، دائمة الحضور. وكأنّه يقول: أنا الديّان، أنا الشاهد، أنا الذي أُعطى السلطان أن يُدان الشرّ. وهنا يشير القديس كيرلُّس الإسكندري إلى أن هذا القول يُظهر الوحيد القادر أن يرى ما وراء الزمن.

ثم انظروا إلى كلمة «سَاقِطًا» باليونانيَّة (ἐπίπτοντα epíptonta). إخّا صيغة اسم فاعل في زمن مضارع مستمر، تفيد أن السقوط ليس حادثة لحظة وانتهت، بل حالة انحدار دائم. يشرح القديس يوحنا الذهبي الفم هذا المعنى بقوله: «لم يقل إنّه سقط، بل رأيتُه ساقطًا، أي ما زال في انحداره، يُظهر هوانه وذلّه وعاقبة كبريائه.» إذًا، كل مرّة يُطرَد الشيطان من قلب مؤمن، وكل مرّة تنهار حيلة من حيله أمام قوة الصليب، يتحدّد سقوطه. سقوط مستمرّ، وانحدار دائم، لا رجعة فيه. أما صورة «البَرق»

فهي صورة بلاغية تحمل أبعادًا روحية عميقة: سرعة خاطفة، هول مهين، وانحدار من أعلى نقطة إلى أدنى الدركات. البرق ينشق في السماء لحظة ويختفي، كاشفًا الظلمة للحظة عابرة. هكذا الشيطان: ظهر في علوّ، لكن ظهوره كان قصيرًا، ونحايته العدم. القديس غريغوريوس اللاهوتي يقول: «البرق لا يترك أثرًا دائمًا، لكنه يفضح الظلام لحظة. هكذا الشيطان يُظهر نفسه لحظة في الظلمة، لكن نحايته العدم.»

وفي سياق الإصحاح (لوقا ١٠:١٠-١٩)، نرى السبعين تلميذًا يعودون بفرح قائلين: «يَا رَبُّ، حَتَّى الشَّيَاطِينُ تَخْضَعُ لَنَا بِاسْمِكَ!» (لو ١٠:١٠)؛ فيُحيبهم المسيح: «رَأَيْتُ ٱلشَّيْطَانَ سَاقِطًا مِثْلَ ٱلْبُرْقِ مِنَ ٱلسَّمَاءِ.» (لو ١٨:١٠) بهذا يريد أن يؤكّد أنَّ انتصارهم على الشياطين ليس أمرًا بسيطًا، بل هو علامة انهيار مملكة الشرّ، وانبثاق ملكوت الله في الأرض. إن خضوع الأرواح النجسة باسم المسيح هو برهان أن سلطان إبليس قد انكسر، وأن سقوطه ليس حدثًا ماضيًا مؤتّا، بل هو سقوط متواصل ومستمرّ يتجلّى اليوم في الكنيسة.

إذن، لا نتعامل مع هذه الآية كمجرّد ذكرى تاريخية عن سقوط إبليس في بدء الخليقة، بل كإعلان أبدي عن واقع حاضر: كل مؤمن ثابت في المسيح يشهد سقوط العدوّ من حياته. كل صلاة صادقة، كل توبة قلبيَّة، كل علامة نعمة في الكنيسة، هي ومضة برق جديدة تُظهر سقوط الشيطان المتجدّد. فلنفرح إذًا، لأن سلطان المسيح هو الذي يغلب، والعدو ساقط في انحدار دائم. لننظر بعين الإيمان إلى هذا البرق، أي إلى سقوط الشيطان الخاطف والسريع، الذي لا يضيء بل يُفتضح، إذ يكشفه المسيح بسلطانه فيمرّق ظلام الشرّ ويُظهر زيفه. فنحن مدعوّون أن نرى بعين الرجاء كيف أنّ سقوط العدو يتجدّد في حياتنا، وأنّ المسيح يكشف بقوّته خداع الشرّ، ويفضحه، ويمهّد لجيء ملكوته. ولنثق أنّ ملكوت الله يقترب، وأنّ النهاية الحتميّة للشيطان هي الموان والذلّ والانحدار في دركات الجحيم.



ومجدًا للكنيسة الروميَّة الأرثوذكسيّة

# القدّيس نيقوديموس الآثوسي هو أحد أعظم الشخصيّات اللاهوتيّة والتعليميّة في زمن الحكم العثماني. لقد رفع عمله أخلاق الرهبان وجميع المؤمنين. جعل الحكمة الآبائية معروفة، وأذاع عبير القداسة، وبث نعمة التسابيح. وبحق يُعَدّ فخرًا لجبل آثوس

# السِّحر والشِّموُدُةُ عظة للقديس نيقوديموس الآثوسي

وَكَانَ كَثِيرُونَ مِنَ الَّذِينَ يَسْتَعْمِلُونَ السِّحْرَ يَجْمَعُونَ الْكُتُبَ وَخُسَبُوا أَثْمَانَهَا فَوَجَدُوهَا خُمْسِينَ وَخُسَبُوا أَثْمَانَهَا فَوَجَدُوهَا خُمْسِينَ وَخُسَبُوا أَثْمَانَهَا فَوَجَدُوهَا خُمْسِينَ وَخُسَبُوا أَثْمَانَهَا فَوَجَدُوهَا خُمْسِينَ وَيُحَرِّقُونَهَا أَمَامَ الْجَمِيعِ. وَخُسَبُوا أَثْمَانَهَا فَوَجَدُوهَا خُمْسِينَ أَلْفُا مِنَ الْفَضَّةِ. (أَعْ ٩ ١ ١ ٩ ١) ثَرْجِمَ مَنْ مُوقِع https://alopsis.gr/η-μαγεία-άγιος-νικόδημος-ο-αγιορείτης

## «تحذيرٌ من السِّحر وخداع الظُّلْمة»

إنّ السِّحرَ والأعمالَ الشيطانيَّة لم تعُد اليوم بحرَّد انحرافات فرديّة أو انبهاراتٍ لحظيّة، بل تحوَّلت إلى ظاهرةٍ احتماعيّةٍ مُقلقةٍ، تتسلَّل إلى القلوبِ والعقولِ، فتُربك الضمائر وتُطفئ نور الإيمان. لقد صار الإنسانُ المعاصرُ، في ظلِّ تسارُعِ الحضارةِ وانحيارِ القِيم، يلهثُ خلفَ الماورائيّاتِ وأسرارِ القوى الخفيّة، بعد أن خَبَت جذوةُ الإيمان في قلبه، وبدا له أنَّ المسيحَ وصليبَه لا يكفيان لمواجهةِ قلقه واحتياجاتِه.

هذا الفراغُ الرّوحيُّ دفع الإنسانَ نحوَ بدائلَ زائفةٍ، منها: السّحرُ، العرافة، التنجيم، واللّحوءُ إلى الطّوائفِ والدياناتِ الباطنيّة (أي تلك المعتقدات القائمة على أسرار خفيّة ومعرفة سرّيّة لا تُكشف للجميع، وغالبًا ما ترتبط بالسحر والتنجيم والأفكار الغنوصيّة المظلمة). والنتيجةُ: اختلالٌ في الهويّة الأرثوذكسيّة، وتشويهُ لنقاوةِ الإيمانِ، وتدميرُ للنّفسِ، وغرقُ تدريجيٌّ في أحابيل العدوِّ.

لكن، ما يغفله كثيرون، هو أنَّ السِّحرَ ليس لعبةً ولا تسليةً ولا مجرّد فضول، بل هو تمرُّدٌ على اللهِ وخيانةٌ للعهدِ الّذي ربطنا به في المعموديّة. فكما أُعدَّ الجحيمُ عقابًا لإبليسَ وجنودِه بسبب تمرُّدهم، هكذا الإنسانُ الّذي يختار، بحريّة كاملة، أن يسلك في الظّلمة، ويُسلِمَ نفسَه لقوًى أخرى غير المسيح، إنّما يربطُ مصيرَه بمصير العدوّ، ويصير نصيبُه نصيبَ الهالكين.

الحريَّةُ الإنسانيَّةُ، هذه العطيَّةُ السّاميةُ، ليست وسيلةً للضّياع، بل دعوةٌ إلى التّوبةِ والاتِّحادِ بالله. وكلُّ خروجٍ عن هذه الدّعوةِ، هو اختيارٌ للجحيمِ بنفسٍ حرَّة، ورفضٌ للنعمةِ، وازدراءٌ للصّليبِ.

«ٱثْنُتُوا فِي ٱلْخُرِّيَّةِ ٱلَّتِي قَدْ حَرَّرَنَا ٱلْمَسِيحُ كِمَا، وَلَا تَرْتَبِكُوا أَيْضًا بِنِيرِ ٱلْعُبُودِيَّةِ» (غلاطية ٥: ١)

## مقدمة تمهيدية للسِّحر (القديس نيقوديموس الآثوسي)

١) في أيّامنا هذه، تأخذ انشغالات الإنسان بالسِّحر وتفرّعاته أبعادًا

وبائية اجتماعية. إنَّ الإيمان في قلوب البشر يَخبو ويتلاشى، والحضارة التكنولوجيّة تُثبت عجزها عن حلّ المشاكل الحارقة في الحياة. وهكذا فإنّ الإنسان المستقلّ عن الله، ذاك الذي يعيش بعيدًا عن المسيح وأسرار الكنيسة، يبحث عن بديل للإيمان عن طريق اللجوء الخاطئ إلى أعمال السحر والتنجيم الباطني «الأوكولتية» (الأوكولتية: تشير إلى مجموعة من المعتقدات والممارسات التي تزعم امتلاك معرفة سرية أو قوة خفيّة، لا تُدرك بالحواس العادية، وتشمل عادة:السّحر والشعوذة. التنجيم وقراءة الطالع. الاستعانة بالأرواح والشياطين. الطلاسم والطقوس الغامضة.

- ٢) «كثيرًا ما تنشر وسائل الإعلام أحداثًا مروّعةً وحكاياتٍ مُفزعةً، أبطالها السّحَرة وعبَدة الشيطان، العرّافات والمستحضرون للأرواح، الرائيّات والمنوّمون المغناطيسيّون، الوسطاء الروحيّون (ميديوم)، المنجّمون، الباحثون في علم النفس الغامض، وطائفة من الدجّالين والمشعوذين.»
- ٣) الوسائل التي يستخدمونها هي التعاويذ والتعزيمات السحريَّة والتمائم، الاستدعاءات الشيطانيَّة، والطقوس الشيطانيَّة التي تشمل ذبائح حيوانيَّة وحتى تضحيات بشريَّة...
- 3) مأساويّة هي العواقب في حياة أولئك الذين يقعون في شِباك السحر المتنوّع الأشكال. فبينما يبدأ هؤلاء البائسون خطواتهم الأولى على أمل أن ثُحلّ مشاكلهم الخطيرة، ينتهون إلى ارتباكٍ وضياعٍ وانسدادِ السُّبل، إلى ذبولٍ وكآبة، إلى إنحاكٍ نفسيّ وجسديّ وإرهاقٍ اقتصاديّ...
- هنا يجب أن نُشدّد على أنه، إضافةً إلى السِّحر والشيطانيّة، تندرج في الطيف الأوسع للأوكولتية طوائف هرطوقيّة جديدة عديدة وديانات موازية، وقد غزت بلادنا وتحدّد بتشويه شخصيّة الشباب، وتقويض الروح الأرثوذكسي لشعبنا، والإضرار بحضارتنا.
- المناع المناع التالية، يقدِّم القديس نيقوديموس الآثوسي بكلمته الموهوبة الحقيقة عن السِّحر، مهما تعدّدت أسماؤه ووجوه ظهوره في أيّامنا. والنص الآتي، وقد نُقِل إلى اليونانية الحديثة، هو خلاصة مختصرة المّانية المحديثة، هو خلاصة مختصرة المّانية المحديثة، هو خلاصة مختصرة المناع المنا

من عظة ذات صلة، واردة في كتابه «Χοηστοήθεια τον Χοιστιανών» يبرهن القديس (الاستقامة المسيحيّة) أو «صلاح سيرة المسيحيّين». يبرهن القديس بمهارة بالغة على خداع السحر من جهة، وعلى قوّة الكنيسة من جهة أخرى. وفي مقابل عالم السحر المزيّف، يضع البُعد السرّي للكنيسة، حيث يتعلّم المؤمن، متّحدًا بالمسيح، أن يتخطّى المآزق والمخاوف، القلق وانعدام الأمان، الآلام والأحزان.

صلاتُنا أن تصبح الصوت النبويّ المُنبّه للقديس نيقوديموس عونًا مضاعف الفائدة للجميع: أن يقود المؤمنين إلى السهر الروحي، ويُشجّع ضعفاء الإيمان، ويهدي المضلّلين إلى العودة نحو سيّدنا يسوع المسيح الأطيب، الذي هو النور والحقّ والحياة للعالم كلّه.

## (مقدّمة من آباء دير الباراكليتو – أوروبوس أتيكا) 1) أنواع السّحر كثيرة:

- أ) السحر الحقيقي.
  - ب) العِرافة.
- ج) السحر الغرامي (التأثير على القلوب بالحبّة الكاذبة والتعزيم).
- د) الفارماكيًّا:أي السِّحر باستعمال السموم والعقاقير والتعاويذ السحرية (غلاه: ٢٠؛ رؤيا ٩: ٢١، ١٨: ٢٣، ٢١، ٢١، ١٥).
  - ه) تفسير الطوالع (الفأل والتطيّر).
    - و) علم التنجيم.
      - ز) التمائم.
  - ح) الكلودون (تفاؤل الناس بكلمات عابرة أو عادات شعبية).
    - ٢) لماذا حرَّم الله أعمال السحر

(تثنية ۱۸: ۱۰–۱۲؛ خروج ۲۲: ۱۸).

- ٣) لماذا سقط المسيحيُّون في السحر.
  - ٤) الشياطين لا تشفي بل تقتل:
- أ) وحده الله يشفى حقًا (خروج ١٥: ٢٦؛ مزمور ١٠٣: ٣).
- ب) وحده الله يعرف الخفيات (أعمال ١: ٢٤؛ عبرانيين ٤: ١٣).
- ج) المسيحيون لا ينبغي أن يخافوا من إبليس والشياطين (لوقا ١٠: ٩). ١٩؛ يعقوب ٤: ٧).
  - كيف يعاقب الله السحرة والذين يلجأون إليهم

(لاويين ٢٠: ٦، ٢٧؛ إشعياء ٤٧: ٩-٥١).

٦) كيف يحترس المسيحيُّون من السحر

(أفسس ٦: ١١-١١؟ ١ بطرس ٥: ٨-٩).

كلمة الفارماكيًّا Pharmakeia - φαρμακεία في اليونانيَّة الكلاسيكيَّة قد تعني دواء، لكن في النصوص الكتابيَّة والآبائيَّة تعني السحر والشعوذة باستعمال العقاقير أو السموم، لذا تُدرَج ضمن قائمة الخطايا الكبرى. فالكتاب المقدس واضح في رفض السحر بجميع أشكاله لأنه مرتبط بعبادة الشيطان وبالخداع، بينما الشفاء الحقيقي والمعرفة الكاملة هما من الله وحده.

## عظة القديس نيقوديموس الأثوسي

يلائِم ما سأقوله لاحقًا أنْ أستعير تلك العبارة الرثائيّة للنبي إرميا، وأن أصرخ أنا أيضًا بألم: «مَن ذا الذي يجعل في عينيّ ينبوع دموع، لكي أبكي بمرارة شعب المسيحيّين نهارًا وليلًا؟» (إرميا ٩: ١).

فمَن يستطيع حقًا ألّا يبكي، حين يتأمّل كيف أنّهُ بينما انتصر ابن الله بموت صليبه على جميع الشياطين، يُعيد المسيحيُّون، من خلال أعمالهم السحريّة المتنوّعة، إظهار الشياطين كغالبين ورافعي الرؤوس. ومَن ذا الذي لا يذرف دموعًا مُرّة، حين يتفكَّر كيف أنّهُ بينما خلَّص ربّنا يسوع المسيح العالم والمسيحيّين من طغيان إبليس، إذا بحم، بالسّحر، يعيدونه مرّة أخرى إلى العالم ويجعلونه من جديد سيّدًا وطاغية عليهم؟

أفلا تستحق حقًا أن تُبكَى الحال الراهنة للمسيحيّين، إذ إنهم، بأعمالهم السحريَّة وحِيَلهم الشيطانيَّة، يُحيون في الجوهر عبادة الشياطين؟ فبينما يعبدون علنًا الإله الحقيقي، إذا بهم في الخفاء يُنكرونه ويعبدون إبليس. بل إن الشرّ الأكبر يكمن في هذا: فمع أخم يستخدمون كثيرًا من الأسحار، فإنهم لا يدركون أصلًا أخم بهذا يُنكرون الله، ويحتقرون المسيح، ويعانقون إبليس. يا لها من ضلالة عظيمة! حفيّة ومخاوعة، مهلكة للنفوس ومميتة!

لذلك، فقد قرّرت أن أُفنّد هذه الضلالة، وأُبرهن أنّ المسيحيّين لا ينبغي لهم أن يصيروا سحرة، ولا أن يستخدموا أيّ نوع من أنواع السحر.

## «أنواع السِّحر كثيرة»:

إِنَّ أَنواع السِّحر كثيرة. فإبليس، إذ انفصل عن الإله الواحد، سقط في التعدّد، وصار «متلوّنًا ومتشعّبًا». وهكذا أيضًا فإن أنواع الشرّ وأصناف السحر التي اخترعها وزرعها في البشر المساكين هي متنوّعة، تكاد لا تُحصى. قارن مع (رؤيا ١٢: ٩): «فَطُرِح التِّنِّينُ الْعَظِيمُ، الْحَيَّةُ الْفَدِيمَةُ، الْمَدْعُولُ إِبْلِيسَ وَالشَّيْطَانَ، الَّذِي يُضِلُّ الْعَالَمَ كُلَّهُ».

## «وأمّا الأنواع الأساسيّة فهي»:

1) السحر الشيطاني الحقيقي. وهو، يمكننا القول، فنّ يُستدعى به الشياطين، فيُسألون ويُجيبون، كاشفين أحيانًا عن كنوز مخفيّة، وأحيانًا عن تفسيرات للأحلام، وأحيانًا عن أسرار أخرى. والذين يمارسون هذه الأضاليل يُسمَّون سَحَرة، ويزعمون أنّ هناك ثلاث رتب من الشياطين:

- الشياطين الهوائيون، ويُظنّ أنّهم محسنون.
- الشياطين الأرضيّون، ويُعتبرون أحيانًا صالحين وأحيانًا أشرارًا.
  - والشياطين الذين تحت الأرض، ويُوصَفون كأشرار ضارّين.

لكن في الحقيقة، جميع الشياطين أشرار ومخرِّبون، وليس بينهم صالح أو محسن على الإطلاق.

۲) العرافة. يمارسها العرّافون، وهم يخدمون الشياطين، مستخدمين كفّ اليد، أو بعض الذبائح، أو لُصوقًا خادعة، أو وسائل مشابحة أخرى. ويدّعي العرّافون أخّم قادرون على معرفة المستقبل. قارن مع

(تثنية ١٠:١٨): «لا يُوجَدْ فِيكَ مَنْ يُجِيزُ ابْنَهُ أَوِ ابْنَتَهُ فِي النَّارِ، وَلاَ مَنْ يَعْرُفُ عِرَافَةً، وَلاَ عَائِفٌ وَلاَ مُتَفَائِلٌ وَلاَ سَاحِرٌ.»

### ۳) السِّحر الغرامي (Υ – Υοητεία – Goeteia – غويتيّا).

يمارسه المشعوذون ( $\gamma\acute{o}\eta au ES - Goetes - \acute{o}eurm)$ ، وقد دُعوا بمارسه المشعوذون (المراثي» ( $\gamma\acute{o}oi - Gooi - \acute{o}eurm)$ ، التي كانوا ينشدونها عند القبور عندما يستحضرون الشياطين ويطلبون منهم أن يُصيبوا إنسانًا بالأذى – أن يُقعدوه أو يُعموه أو يُمرِضوه عمومًا.

وهؤلاء يزعمون أيضًا أخّم يُخرجون الأموات من الهاوية! ويندرج ضمن هؤلاء المشعوذين أولئك الذين «يرون» أشباحًا مختلفة عند القبور، فيفتحونها ويحرقون من يُسمَّون بالدرمصّاصين» أو «البُعبُع» ويكولاكِس (βουκόλακες – Vrykolakes).

وهناك فئة أخرى منهم تُدعى «السحرة الجُنّابون» (– Υητευτές فئة أخرى منهم تُدعى «السحرة الجُنّابون» (– Giteftes غيتفتيس)، يخلطون مع استدعاءاتهم للشياطين مزامير داود، وأسماء القدّيسين، والمسيح، والدة الإله.

## ملحوظة: أي أنهم كانوا يُضفون مظهرًا «مقدّسًا» زائفًا على أفعالهم الشيطانيَّة.

## $\dot{\epsilon}$ فارماكِيّا (عاماكِيّا – $\dot{\eta}$ φαρμακεία – Pharmakeia فارماكِيّا).

يصنع السحرة العقاقير السحريّة (φαρμακερά Pharmakera السحريّة (الماكيرا)، إمّا ليقتلوا بما شخصًا، أو ليُظلموا عقله، أو ليجذبوه إلى شهوة جسديّة. وهذه تُستعمل بصورة خاصّة من النساء لخداع الرجال وإيقاعهم في أسر رغباتمنّ.

# و تفسير الطوالع ἡ οἰωνοσκοπία Oionoskopia إيونوسكوپيا. عارسه مفسرو الطوالع οἰωνοσκόποι Οionoskopoi إيونوسكوپي) الذين يتنبّأون كذبًا بالمستقبل من خلال طريقة طيران الطيور، أو من أصوات الحيوانات، وما شابه ذلك. ومثلهم في الجوهر هم المتطيّرون προληπτικοί – Proleptikoi پروليپتيكي)، الذين يعتبرون ما يلاقونه فألًا، فيتشاءمون أو يتفاءلون به، خاصةً إن كانوا على وشك السفر أو الصيد أو القيام بعمل ما.

تيخي، «الرزق» أو «اليُمن»)، وبالطوالع (οἰωνοί Oionoi إيوني) ويخي، «الرزق» أو «اليُمن»)، وبالطوالع (οἰωνοί Oionoi إيوني) وب «الفأل بالقدم» أو «الفأل» (ποδαρικά Podarika, پوداريكا) وبالأحلام. ويظنون أنّ بعض الأيام جيّدة وأخرى سيئة، مثل يوم الثلاثاء، ويخافون أن يبدأوا أي عمل في «الأيام السيئة». ويعتبرون من التشاؤم (γρουσουζιά Grousouziá غروسوزيّا) أن يعطوا جيرانهم نورًا أو نارًا. (المقصود من «القدم» هنا: الاعتقاد بأن دخول شخص معيّن أوّلًا إلى البيت بقدمه يحدّد مصير المكان (خيرًا أو شرًّا).)

كما يسجدون للهلال الجديد، ويؤمنون بالجنّيات (νεράϊδες ، نيرائنِس) وبالكائنات العجيبة المسخّرة لإفساد الناس (Neraides ، نيرائنِس) وبالكائنات العجيبة المسخّرة لإفساد الناس (καλλικάντζαρο ، Kallikantzaroi) بالخرافات من ردّات فعل أجسادهم، فيقولون: «سيحدث لي كذا، لأن يدي تحكّني، أو عيني ترمش، أو أذني تطنّ»، وهلمّ جرّا.

وعندما يؤسّسون بيتًا أو يبدأون ببناء سفينة، يذبحون في الأساس

أساس البيت، أو في العارضة عند بناء السفينة، ديكًا أو حروفًا أو حيوانًا آخر، مقدّمين بذلك ذبيحة للشيطان.

## . أسترولوغيا). أ $\dot{\eta}$ ἀστρολογία Astrologia) علم التنجيم

يزعم المنجّمون (Astrologoi أسترولوغوي) أن أفعال البشر الاختياريَّة تحدَّدها حركة النجوم. فيُرجِعون إلى الكواكب اندفاعات النفس، وينسبون إلى أوضاعها وأشكالها مختلف أحداث الحياة. ومن خلالها، وبمعونة الشياطين، يتكهّنون بالمستقبل، معتبرين النجوم بمثابة «آلهة» خاصّة. غير أنّ الوحي الإلهي يكشف زيف هذه الادّعاءات إذ يقول النبي إشعياء:

«قَدْ ضَعُفْتِ مِنْ كَثْرَةِ مَشُورَاتِكِ. لِيَقِفْ قَاسِمُو السَّمَاءِ الرَّاصِدُونَ النَّجُومَ، الْمُعَرِّفُونَ عِنْدَ رُؤُوسِ الشُّهُورِ، وَيُخَلِّصُوكِ مِمَّا يَأْتِي عَلَيْكِ. هَا إِنَّهُمْ قَدْ صَارُوا كَالْقَشِّ. أَحْرَقَتْهُمُ النَّارُ. لاَ يُنَجُّونَ أَنْفُسَهُمْ مِنْ يَدِ اللَّهِيبِ.» (إشعياء ٤٧: ١٣-١٤).

## . التعاويذ والتمائم $\dot{\alpha}$ $\dot{\alpha}$

ستعملها صنّاع التمائم (عيث يلفّونها بخيط من حرير، ويكتبون عليها أسماء فيلاختاريدِس) حيث يلفّونها بخيط من حرير، ويكتبون عليها أسماء شيطانية. وكثيرون يعلّقونها في أعناقهم أو على أيديهم لتقيّهم من الشر. ومثلهم أيضًا أولئك الذين يبصقون في صدورهم، زاعمين أخّم يصدّون بالبصق «العين الشريرة» أو الحسد. لكن الوحي الإلهي يردّ على ذلك من خلال هذا المزمور: «لَا يَقْتَرِبُ إِلَيْكَ شَرٌّ، وَضَرْبَةٌ لَا عَلَى ذلك من خلال هذا المزمور: «لَا يَقْتَرِبُ إِلَيْكَ شَرٌّ، وَضَرْبَةٌ لَا عَلَى ذلك من الله الله المنافق المنافقة الم

## ۸) الكليذونيس (**οἱ κλήδονες Klidones كليذو**نيس).

بواسطة الكليذونيس يحاول الناس أن «يتكهّنوا» بالمستقبل وبه «نصيب» كل إنسان، مستعينين بأقوال أو مناداة أو وسائل مشابحة أخرى. وتُمارَس هذه العادة حتى اليوم في أماكن كثيرة، ولا سيّما في الجزر، في عيد مولد

القديس يوحنا السابق (٢٤ حزيران). وغالبًا ما تُقرَن بإشعال النيران أمام المحالّ ومرور الناس من فوقها.

ملحوظة: هذه الفقرة تكشف عن حرافة

شعبية مرتبطة بعيد يوحنا المعمدان، حيث يخلط الناس بين الطقوس الدينية والممارسات السحرية (النيران، التكهّن بالنصيب). الكنيسة لا تقرّ هذه العادة بل تراها من بقايا الوثنية، رغم اقترانها بعيد كنسي؟ . «لا يُوجَدْ فِيكَ مَنْ يُجِيزُ ابْنَهُ أَوِ ابْنَتَهُ فِي النَّارِ...» (تثنية ١١٠:١٨). هذه هي أبرز أنواع السحر، وهناك أنواع أخرى كثيرة. وأغلبها مذكور في الكتاب المقدّس وفي قوانين الجحامع المقدّسة، ولا سيّما المجمع المسكوني السادس.

## لماذا يحرِّم الله أعمال السِّحر؟

حان الوقت الآن لنقول إنَّهُ من غير المقبول إطلاقًا أن يمارس المسيحيّون هذه الأنواع من السحر. فإذا كان الله قد حرّمها على اليهود الذين كانوا بعدُ في الطفولة الروحيَّة، فكم بالحري تُحرَّم على المسيحيّين،

## أبناء الحقّ ونعمة الإنجيل!

في سفر التثنية أوصى الله بني إسرائيل قائلًا: «لا يُوجد فيك أحد يتعاطى العِرافة، أو من يراقب الأصوات (الكليذونيس) وملاحظة الطوالع (الأوينوي)، أو ساحر يمارس الرقى، أو مستحضِر أرواح، أو عرّاف يطلب إلى الموتى» (تثنية ١٨: ١٠). وفي سفر اللاويين يضيف: «لاَ تَأْكُلُوا بِالدَّمِ. لاَ تَتَفَاءَلُوا وَلاَ

تَعِيفُوا.» (لاويين ١٩: ٢٦). وأيضًا: «لاَ تَلْتَفِتُوا إِلَى الْجُانِّ وَلاَ تَطْلُبُوا الله التَّوَابِعَ، فَتَتَنَجَّسُوا بِحِمْ. أَنَا الرَّبُ إِلْمُكُمْ.» (لاويين ١٩: ٣١). إنّ الله يحرّم أعمال السحر، لأنمّا تقود كلَّا من الذين يمارسونها والذين يعليونها إلى السحود وعبادة الشياطين. ولهذا فهي خطيئة مميتة. ومن ناحية أحرى، فالسحر لا يستطيع أن يقدّم أي منفعة حقيقية. «الْعِرَافَةُ والتَّطُيُّرُ وَالأَحْلاَمُ بَاطِلَةً.» (سيراخ ٣٤: ٥) تقول الأسفار المقدّسة. ولمذا السبب يوصي الرسل القدّيسون المسيحيّين بألّا يستخدموا أي نوع من أنواع السحر: «لا تسحر، ولا تستعمل الفارماكيا (العقاقير السحرية)» (تعاليم الرسل – الدسقولية ٧: ٣). «اهربوا من الرُقي، والكليذونيس، والعرافات، والتعلهيرات، والطوالع، وتفسير الطيور، واستحضار الموتى، والتعاويذ» (المصدر نفسه ٢: ٢٢).

تأمّلوا أيّها المسيحيّون: عندما نِلْتُم المعموديّة المقدّسة، سألكم الكاهن - بل بالحقيقة المسيح نفسه: «هل تتبرّأ من الشيطان وكل أعماله، وكل عبادته، وكل موكبه؟».

وأجاب كل واحد منكم، بفم إشبينه: «أتبراً». ليس من الشيطان وحده، بل من كل أعماله وعبادته وموكبه.

ولكن ما هي عبادة الشيطان؟ يجيب القديس كيرللس الأورشليمي: إخّا العِرافات، والفارماكيا (السحر بالعقاقير)، وكل أنواع السحر الأخرى التي عددناها.

وما هو موكبه؟ يجيب القديس يوحنا الذهبي الفم: إنّه المسارح، وسباقات الخيل، والكليذونيس، وكل خطيئة.

أفلا تفهمون إذن، أيُّها الإخوة، أنَّهُ من أجل تلك الشهادة والاعتراف والوعد الذي أعطيتموه ساعة المعموديّة المقدّسة، سيُطلَب منكم جوابٌ في يوم الدينونة؟ ألا تعلمون أنّه يجب أن تحفظوا كاملًا ذلك العهد الذي قطعتموه مع الله؟ فكيف تتركون المسيح وتذهبون إلى السحرة والساحرات، أي إلى الشيطان نفسه؟

إنّ هذه العبارة: «أَتبرَّأ منك أيها الشيطان، ومن كل عبادتك ومن كل موكبك»، لتكن دائمًا على شفاهكم وفي عقولكم، كاللِّجام (العِنان) والمانع من كل أشكال السحر. هذه الكلمة تجعلكم لا تخافون من «المصادفات الشريرة» للبشر، ولا من نعيق الغربان ولا من طيران الطيور وسائر ما يشبهها عندما تخرجون من بيوتكم.

هذه الكلمة، إذا اقترنت بإشارة الصليب، تجعلكم لا تخافون حتى من الشيطان نفسه مع كل جنده الشيطاني. فقط لا تكفّوا عن ترديدها في كل مكان وزمان كما ينصح القديس يوحنا الذهبي الفم بلسانه الذهبي قائلًا: «أطلب إليكم أن تبقوا أنقياء من خداع السحر، مستندين إلى هذه الكلمة. وكما أنّكم لا تذهبون أبدًا إلى السوق عراة

أو بلا حذاء، كذلك لا تخرجوا إلى أي مكان من دون أن تقولوا منذ البدء هذه العبارة: «أتبرّأ منك أيها الشيطان، ومن موكبك ومن عبادتك، وألتصق بك أيها المسيح».

إياك أن تخرج من باب بيتك من دون هذه الكلمات، فهي سندك، وسلاحك، والقلعة الحصينة التي تحيط بك. وبالتوازي، ارسم نفسك أيضًا بعلامة الصليب. وهكذا، لن يقدر أن يضرّك لا إنسان ولا حتى الشيطان نفسه، إذ يراك مُكلَّلًا بسلاح الله الكامل، دروع الإيمان القويمة.

## لماذا سقط المسيحيّون في السحر؟

إِنَّ السبب في أنَّ المسيحيّين اليوم وقعوا في أعمال الشيطان، ولا سيّما في السّحر، هو أنّهم لا يتأمّلون الوعود التي قطعوها للمسيح عند معموديّتهم، بل نسوها تمامًا وأزالوها من ذاكرتهم وقلوبهم. ولهذا تتحقّق فيهم كلمات الرّب: «إِذَا خَرَجَ الرُّوحُ النَّجِسُ مِنَ الإِنْسَانِ يَجْتَازُ فِي أَمَاكِنَ لَيْسَ فِيهَا مَاءٌ، يَطْلُبُ رَاحَةً وَلاَ يَجِدُ. (لأنّه لا يجد راحته إلَّا حين يسيطر على الإنسان ويؤذيه). حينئذٍ يقول: أُرْجعُ إِلَى بَيْتى الَّذِي خَرَحْتُ مِنْهُ. فَيَأْتِي وَيَجِدُهُ فَارِغًا مَكْنُوسًا مُزَيَّنًا.، (أي يجد الإنسان غافلًا، مستعدًّا لقبوله من جديد). ثُمَّ يَذْهَبُ وَيَأْخُذُ مَعَهُ سَبْعَةَ أَرْوَاحِ أُحَرَ أَشَرَّ مِنْهُ، فَتَدْخُلُ وَتَسْكُنُ هُنَاكَ، فَتَصِيرُ أَوَاخِرُ ذلِكَ الإِنْسَمَانِ أَشَرَّ مِنْ أَوَائِلِهِ! (حتى بعد معموديّته!)» (متى١١: ٣١-٤٥). إِنَّ كُلَّ مسيحي ينشغل بالسِّحر يطرد من قلبه النعمة الإلهيَّة والرُّوح القُدُس، ويُدخل إليه الروح النجس، أي الشيطان. وبقوّة عمل الشيطان تلك، يقوم بكل ما هو شيطاني وغريب. فكيف يمكن إذن، أن يكون الذين يمارسون السِّحر مسيحيّين أو يُدعَون مسيحيّين؟ مسيحيّون وسَحَرة؟ مسيحيّون وعُبّاد شياطين؟ أمرٌ لا يُسمع به! أمرٌ مستحيل! كيف يتوافق النور مع الظلمة؟ أو أبناء الله مع أبناء إبليس؟ عبثًا يقول هؤلاء الناس إنهم مسيحيّون، لأخّهم باللسان فقط مسيحيّون، أمّا بأعمالهم فهم خونة للمسيح، وفُجّار، عَبَدة أوثان، وعَبَدة شيطان.

## الشياطين لا يشْفُون بل يقتُلون

ولكن ماذا يتذرّع بعض المسيحيّين؟

يقولون: «نحن نلجأ إلى السحرة (أي إلى الشياطين!) لأنّنا:

أ) نجد علاجًا لأمراضنا،

ب) نعرف المستقبل وأمورًا خفيّة أحرى،

ج) نخاف من الشياطين ونريد، بواسطة السحر، أن نسترضيهم.» فنحن نجيب إذن على هذه المزاعم...

## أ) الله وحده هو الذي يشفى حقًا

أيُّها الإنسان الغبي، أتلتجئ إلى السحرة لتُشفَى؟ أفتظنّ أنّ الشيطان سيُبرئ مرضك حقًا؟ ذاك الذي «كَانَ قَتَّالًا لِلنَّاسِ مِنَ الْبَدْءِ» (يو ٨: ٤٤)، وقتل الجنس البشري كلّه، كيف يصير الآن طبيبك؟ ألم تر أنّ الشياطين لم يستطيعوا أن يشفوا حتى سَحَرَهَم من الضربات التي أنزلها موسى عليهم في مصر؟ «وَلَمْ يَسْتَطِعِ الْعَرَّافُونَ أَنْ يَقِفُوا أَمَامَ مُوسَى مِنْ أَجْلِ الدَّمَامِلِ، لأَنَّ الدَّمَامِلِ كَانَتْ فِي الْعَرَّافِينَ وَفِي كُلِّ الْمِصْرِيِّينَ.» أخلِ الدَّمَامِلِ، لأَنَّ الدَّمامِل كَانَتْ فِي الْعَرَّافِينَ وَفِي كُلِّ الْمِصْرِيِّينَ.» (خرو: ١١). أفهؤلاء يقدرون أن يشفوك الآن؟ وإن كان الشيطان لا

يُشفق على نفسك، فكيف يُشفق على جسدك؟ إنّه أمرٌ هزلي! إذ ليس هناك ما هو أعذب عند إبليس من أن يُعذّب الإنسان بكل وسيلة. وأسهل أن تعطي النار بردًا، أو أن يبعث الجليد لهيبًا، من أن يَشفيك إبليس حقًا. فهو لا يستطيع، ولا يريد، ولا يعرف كيف يَشفي. وحتى لو افترضنا أنّه يستطيع ويريد ويعرف، فبدون إذن الله لا يقدر أن يفعل شيئًا. فآمن إذن، أيها الأخ، أنَّ الله وحده هو الطبيب الحقيقي للنفوس والأجساد. أمّا السحرة والشياطين فلا يشفون بالحقيقة، بل بالوهم والخداع. وحتى إن أرادوا أن يشفوا جسدك بإذنٍ من الله، فاعلم أخّم يشفونه بغرض أن يميتوا نفسك. كيف؟ بأن يجتذبوك بعيدًا عن إيمان المسيح ويقنعوك أن تؤمن بهم. فما منفعتك إذن إن نلت هنا صحة مؤقّتة، ولكنك هناك تهلك إلى الأبد؟ لتذهب مثل هذه الصحة إلى الطلاك! لتذهب مثل هذه الحياة إلى الأبد؟ لتذهب مثل هذه الصحة إلى الطلاك!

أيُّها الإخوة، إنّ الشيطان صيّاد ماكر جدًّا. يضع طُعمًا صغيرًا، ليصطاد سمكة كبيرة. يعطيكم بفرح قليلًا من الصحة، فقط لكي يَحرِمكم من الفردوس ويُهلككم إلى الأبد! فكيف يمكنكم إذن، من أجل مشكلة تافهة، أن تتركوا المسيح العذب – الخالق، الفادي، والطبيب الحقيقي لكم – وتذهبوا إلى الشيطان الملعون، القاتل والطاغية عليكم؟ كيف تطيب لكم قلوبكم أن تحتقروا كل هؤلاء القديسين، الذين هم أصدقاؤكم ومُحسنون ومعالجون لكم، وتركضوا إلى السَّحرة والشياطين، الذين هم أعداؤكم الألداء؟

لكن أتؤمنون حقًا أنّ ما تفعله عجوز مخبولة، أو غجريّة، أو ساحرة، لا يستطيع المسيح أن يفعله أيضًا؟ أتعتقدون أنّ بالفحم، والحدوات، والتمائم الشيطانيّة، توجد قوّة أعظم – أو على الأقل مساوية – لقوّة الصليب، والماء المقدّس، وسائر الوسائل الخلاصيّة الشافية في إيماننا؟ آه، أيّها الجاحدون! آه، يا جيلًا غير مؤمن وقاسي القلب! كم كان المسيح محقًّا حين حزن وصرخ شاكيًا مع النبي إشعيا: «إسْمَعِي أَيْتُهَا السَّمَاوَاتُ وَأَصْغِي أَيْتُهَا اللَّمْ فَعَصَوْا عَلَى اللَّهُ مُ أَمَّا هُمْ فَعَصَوْا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مُ أَمَّا هُمْ فَعَصَوْا عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْكِلْمُ اللللْكُولُ اللللْكُولُ اللللْكُلُولُ اللللْكُولُ الللْكُلُولُ الللْكُولُ الللْكُلُهُ اللللْكُولُ الللْكُلُولُ الللْكُولُ الللْمُلْلَمُ اللْكُلُولُ الللْلُهُ اللَّهُ الللْلَهُ اللللْلُهُ اللللْلُهُ الل

فلكي لا يحزن يسوع بسببكم، ولكي لا تظهروا أنتم أيضًا جاحدين بجاه هذا المُحسن العظيم، أرجوكم يا إخوتي، لا تذهبوا إلى السَّحرة والسَّاحرات والغجريات. وعندما تمرضون، الجأوا إلى المسيح بإيمان حيّ، واطلبوا منه شفاءكم، لأنّه هو أبوكم الحنون. وإن أعطاكم المرض، فإنّه أعطاكم إيّاه لكي يمتحن صبركم، ويكلّلكم بمجد أعظم، ويرى إن كنتم تحبّونه حقًا. التجئوا أيضًا إلى السيّدة والدة الإله، التي تشفي المرضى وتُعزّي الحزاني. والتجئوا أخيرًا إلى جميع القدّيسين، وتوسّلوا إليهم بحرارة. وهكذا تنالون شفاءكم الحقيقي.

وإن لم تنالوا مع كل ذلك الشفاء الذي ترجونه، وإن سمح الله بأن تبقوا في الألم لأنّ ذلك لخلاص نفوسكم، فاثبتوا إذًا بشجاعة ورسوخ في الإيمان. فخير لكم ألف مرّة أن تختاروا الموت أمناء للمسيح، من أن تحربوا إلى السَّحرة وتنكروه.

## ب) الله وحده يعرف الخفايا

كل من يريد أن يعرف المستقبل أو الأمور الخفيّة، فليعلم أنّ الله

وحده يعرف جميع الخفايا، وهو وحده الذي يُدرك مُسبقًا ما سيأتي. أمّا الملائكة والبشر فقد يُعطُون أحيانًا أن يعرفوا بعض هذه الأسرار، لكن ليس من ذواتهم، بل بوحي من الله. وأمّا السُّحرة والشياطين، فبما أخّم مظلمو العقل ولا يملكون إنارة الله، فلا يقدرون أن يعرفوا شيئًا مستورًا، ولا ما سيجري لكل إنسان. لأنّ الإنسان مخلوق ذو حرية إرادة: إن شاء، يميل إلى الخير، وإن لم يشأ، ينحرف إلى الشَّر. ولذلك تبقى مسيرته ونهايته غير معروفة. ولهذا السبب يستهزئ الله ببابل، التي وثق سكّانها بالمنجمين والشياطين، ويقول لها: «قَدْ ضَعُفْتِ ببابل، التي وثق سكّانها بالمنجمين والشياطين، ويقول لها: «قَدْ ضَعُفْتِ مِنْ كَثْرَة مَشُورًاتِكِ. لِيَقِفْ قَاسِمُو السَّمَاءِ الرَّاصِدُونَ النَّخُومَ، الْمُعَرِّفُونَ عِنْدَ رُؤُوسِ الشُّهُورِ، وَيُخَلِّصُوكِ مِمَّا يَأْتِي عَلَيْكِ.» (إش ١٣٤٧).

الشياطين يتنبّأون حقًا بأمور كثيرة، لكنّها أمور خارجيّة وطبيعيّة، يستنتجونها من قوانين الطبيعة. وهذا ما يفعله أيضًا كثير من الحكماء والعلماء. أمّا ما يكمن في عمق قلب الإنسان، وما يتعلّق بحرّيته واحتياره، فلا يعرفه بدقّة إلّا الله وحده. فالشياطين إنمّا يستنتجون بعض الأشياء من حركات الجسد وسلوك الإنسان الخارجي. وهكذا فإنّ ما يبدو أخّم «يتنبّأون» به، إنمّا يعرفونه معرفة مظلمة وغامضة ومنحرفة. ولهذا كانت نبوءات المذابح الوثنية متناقضة، يمكن تفسيرها بهذا المعنى أه بذاك.

فليأتِ الآن المسيحيّون الذين يذهبون إلى العرّافين والعرَّافات، إمَّا ليسألوهم عن المستقبل، أو ليُفسّروا لهم أحلامهم، أو ليكشفوا لهم عن أشياء ضائعة أو كنوز مخفيّة. فليأتوا، أقول، لأخبرهم بما قاله النبي إيليَّا يومًا لإسرائيل: ««فَتَقَدَّمَ إيلِيَّا إِلَى جَمِيعِ الشَّعْبِ وَقَالَ: حَتَّى مَتَى تَعْرُجُونَ بَيْنَ الْفِرْقَتَيْنِ؟ إِنْ كَانَ الرَّبُّ هُوَ الله فَاتَبِعُوهُ، وَإِنْ كَانَ الْبَعْلُ فَاتَبِعُوهُ، وَإِنْ كَانَ الْبَعْلُ

إلى متى تؤمنون بالمسيح وبالعرّافين معًا، أي بالشياطين؟ فإن كنتم تؤمنون أنّ المسيح، بصفته إلهًا، يعرف كلّ شيء ويُظهر ما يشاء لمن يشاء، فلماذا تمرعون إذن إلى العرّافين؟ وإن كنتم، على العكس، تؤمنون أنّ العرّافين يملكون معرفة الحقّ، فلماذا تسجدون للمسيح وتُدعون مسيحيّين عبثًا؟ أما تعلمون أنّه لا يمكنكم أن تخدموا سيّدين معًا؟.

ولكن قد تسألون: لماذا تتحقّق أحيانًا بعض الأمور التي يتنبّأ بما الشياطين؟

أولًا: لأنّكم لا تؤمنون بإيمان راسخ بالرّبّ وحده، بل تصدّقون أيضًا الشياطين. ولذلك، من أجل عدم إيمانكم، يسمح الله بأن تتمّ بعض الأمور التي يتنبّأون بها.

ثانيًا: لأنّكم عندما تذهبون إلى الشياطين وتطلبون معونتهم، تصيرون بأنفسكم عبيدًا للشيطان، وتدخلون تحت سلطانه. وهكذا يتمكّن أن يفعل بكم ما يشاء. لذلك فإنّ ما يقوله لكم يتحقّق، كما يفعل مجرم يستعبد إنسانًا: إن قال له «ستعيش»، فسيعيش، وإن قال له «ستموت»، فسيموت، لأنّ الأمر صار بيد المجرم أن يفعل هذا أو ذلك. ويقول القديس يوحنا الذهبي الفم في هذا السياق: «لنفترض أنّ ابن ملك ترك قصره، وذهب إلى مكان قفر، ودخل طوعًا تحت سلطان رئيس لصوص. أخبرني، أليس في مقدور هذا اللصّ أن يقول له مسبقًا،

وبكل يقين، إن كان سيعيش أو يموت؟ نعم، طبعًا يستطيع! ولكن ليس لأنّه سبق فرأى المستقبل، بل لأنّه إذ صار سيّدًا على ابن الملك، صار قادرًا أن يفعل به ما يشاء، سواء بقتله أو بمنحه الحياة». لذلك، أيها الإخوة المسيحيّون، لا تصدّقوا تنبّؤات الشياطين، لأخّم في الحقيقة لا يعرفون شيئًا عن المستقبل. بل ضعوا إيمانكم العميق بالرَّبِّ وحده، وهو سيُظهر لكم ما يجب أن تعرفوه.

## ج) لا يَنبغي للمسيحيّين أن يخافوا من إبليس والشياطين

لماذا، يا أحبّائي المسيحيّين، تُرضون إبليس بممارساتكم السّحرية المختلفة؟ إنَّهُ لا يملك سلطانًا ولا قوّة ليُحدث حتى أصغر تجربة تُؤذيكم!. فمنذ أن تجسّد المسيح، حسر الشيطان سلطانه الطاغي. فالرَّبّ الذي صار إنسانًا سَحق رأسه، ولم يترك له إلا ذنبه يتحرّك، فقط لكي يُجاهد المؤمنون جهادًا حسنًا ويُكلَّلوا. الآن لم يعُد يسيطر طُغيانيًا كما في السابق، بل يخدع البشر بالمكر ويستدرجهم إلى الشرّ. إنَّهُ لا يستطيع سوى أن يُلقى فينا أفكارًا رديئة، وأمَّا قبولها أو رفضها فيتوقّف على إرادتنا. فلا تحربة يمكن أن تُصيب الإنسان إلا بإذن من الله. عبثًا إذن تُحاولون استرضاء الشياطين بالسِّحر، لأنِّهم لا يستطيعون أن يفعلوا شيئًا بدون سماح الله.

## كيف يعاقب الله السحرة والذين يلجأون إليهم

بعد كلّ ما قلناه، صار واضحًا لماذا يعاقب الله بشدّة أولئك الذين يمارسون السِّحر (الساحر الفاعل) أو يستخدمونه (الشخص الذي يطلب أو يستعين به.). ففي العهد القديم كان يأمر أن يُرجم بالحجارة كل من يصير ساحرًا أو عرَّافًا وما شابه. «وَإِذَا كَانَ فِي رَجُل أُو امْرَأُةٍ جَانُّ أُوْ تَابِعَةٌ فَإِنَّهُ يُقْتَلُ. بِالْحِجَارَةِ يَرْجُمُونَهُ. دَمُهُ عَلَيْهِ». (لاويين ٢٧:٢٠). كما أنّ شعوبًا كاملة، ومدنًا عظيمة وممجّدة، سُلّمت إلى مجاعات ومذابح ودمار بسبب السحر، مثل نينوى «وَيْلٌ لِمَدِينَةِ الدِّمَاءِ. كُلُّهَا مَلاَنَةٌ كَذِبًا وَخَطْفًا. لاَ يَزُولُ الافْتِرَاسُ.» (ناحوم ٢:١)، وبابل «...الثَّكَلُ وَالتَّرَمُّلُ. بِالتَّمَامِ قَدْ أَتَيَا عَلَيْكِ مَعَ كَثْرَةِ سُحُورِكِ، مَعَ وُفُورِ رُقَاكِ جِدًّا.» (إِشْ١:٤٧-٩)، وحتى أورشليم نفسها «فَقَالَ الرَّبُّ لِي: «بِالْكَذِبِ يَتَنَبَّأُ الأَنْبِيَاءُ بِاسْمِي. لَمْ أُرْسِلْهُمْ، وَلاَ أَمَرْتُهُمْ، وَلاَ كَلَّمْتُهُمْ. بِرُؤْيَا كَاذِبَةٍ وَعِرَافَةٍ وَبَاطِل وَمَكَّرِ قُلُوكِم هُمْ يَتَنَبَّأُونَ لَكُمْ». (إرميا ١٤:١٤).

## الكنيسة تفرض عقوبات صارمة على السحرة ومن يلجأ إليهم

إنّ كنيستنا أيضًا تفرض عقوبات كنسية ثقيلة (فتستنا أيضًا تفرض Epitimia إيبتيميا)، أي تدابير روحيَّة تأديبيَّة. فالمجمع المسكوني السادس في قانونه ٦١ يفرض حرمانًا عن الشركة المقدسة لمدّة ست سنوات على كل من يلجأ إلى العرّافين، أو الذين «يقرؤون الطالع» ، أو الذين يصنعون التعاويذ. وإذا أصرّوا على أعمالهم الشريرة، تفصلهم الكنيسة نمائيًا. أمّا المجمع المحلّي في أنقرة في قانونه ٢٤ فقد حكم بالحرمان عن المناولة لمدّة خمس سنوات على الذين يستدعون السحرة إلى بيوتهم ليكشفوا لهم «الأعمال السحرية» التي صنعها آخرون ضدّهم. كما أنّ القديس باسيليوس الكبير في قانونه ٦٥ وضع المشعوذين والسحرة في نفس درجة القتلة، فارضًا عليهم عقوبة الانقطاع عن الشركة المقدسة لمدّة عشرين سنة كاملة.

## كيف يحفظ المسيحيون أنفسهم من السحر

ولكى تحترزوا من السحر ومن عمل الشياطين، ليعلّق كلّ واحد منكم - صغارًا وكبارًا، رجالًا ونساءً - الصليب الكريم على عنقه. فإنّ الشياطين ترتعد من علامة الصليب، وتمرب بعيدًا عندما تراه. ثمّ إخّم - كما اعترفوا هم أنفسهم للقديس يوحنا البُسْطري (إيوانيس أُو ڤوسترينوس) الذي أُعطى سلطانًا على الأرواح النجسة : إنَّهم يخافون ويرتجفون من ثلاثة أمور: ١) الصليب ٢) المعمودية المقدسة ٣) والشركة الإلهية (الإفخارستيا).

## الإنجيل المقدّس والسرّ الكنسي حصنٌ ضدّ السحر

لتكن عندكم أيضًا في بيوتكم، وأيضًا ترافقكم، نسخة من الإنجيل المقدّس، وطبعًا عليكم أن تتأمّلوا فيه وتدرسوه. ففي أي بيت يوجد الإنجيل، لا يستطيع إبليس أن يدخل إليه.

أما الأزواج، فلكي لا يخافوا من «الربط» (السحر الذي يستهدف الزواج)، ينبغي قبل أن يتزوّجوا أن يعترفوا بخطاياهم، وأن يصوموا ثلاثة أيام، وأن يقترن سرّ الزواج بإقامة القداس الإلهي، وهكذا يتناولون من الأسرار الكلّية القداسة. وقبل كل شيء، يجب أن يكون للأزواج إيمان ثابت لا يتزعزع بالرَّبِّ، وهو نفسه الذي يُبطل أعمال الشياطين.

## القداسة تبطل أعمال الشياطين

وإن قدَّم الشياطين، بسبب قلّة إيمان بعض المسيحيّين، مشاهد وأوهامًا مختلفة، سواء عند القبور أو في البيوت أو في أي مكان آخر، فليُستدعَ كاهنٌ ليُقيم رتبة تقديس الماء (ἀγιασμός – Hagiasmos - هاغياسموس) ويرش المكان. وهكذا، بنعمة الله، تتلاشى كل قوة شيطانية. وأخيرًا، عندما يشرع أحد المسيحيين في بناء بيت أو صنع سفينة أو ما شابه، فليدعُ كاهنًا ليُقيم رتبة التقديس ويقرأ الصلاة المناسبة التي وضعتها كنيستنا لهذه المناسبات.

### الخاتمة:

إنّ السحرة والمشعوذين وكلّ من يلجأ إليهم لا مكان لهم في ملكوت السماوات، بل يخسرون الفردوس. وأين يُرسَلون؟ يا للأسف! إلى جهنّم الأبديّة مع الكافرين والجدَفة وعبدة الأوثان (رؤيا ٨:٢١). أأقول شيئًا أدهى؟ إغّم سيعاقبون أشدّ حتى من الوثنيّين. لأنّ هؤلاء وُلدوا في الكفر، وهكذا ماتوا. لم يُعمَّدوا باسم الثالوث القدوس، ولم يؤمنوا بالمسيح. أمّا المسيحيّون، الذين نالوا المعموديّة وصاروا أولاد الله «بالنعمة»، اشتركوا في حسد الرّبِّ ودمه، فكيف تحرّأوا بعد ذلك أن يحتقروا هذه المواهب، وأن ينكروها، وأن ينغمسوا في السِّحر؟ فمن أجل محبّة المسيح، ومن أجل خلاص نفوسكم، احترزوا يا إخوتي، احترزوا من السِّحر! أكرّر لكم: احترزوا! لا تذهبوا إلى السَّحرة والمشعوذين. في كلّ ظرف ولكلّ حاجة التجئوا إلى عون الله، وإلى حماية والدة الإله، وإلى شفاعة القدّيسين. فهكذا ستنالون التحرير من أمراضكم وضيقاتكم، وتُنقَذون أيضًا من جهنّم الأبديّة، وترثون الملكوت السماوي الذي نسأل المسيح بنعمته أن يجعلنا مستحقّين له جميعًا. آمين.

المصدر: منشورات «صوت الآباء» دير الباراكليتو - أوروبوس، أتيكا.)



## «إِنَّ الله لا يَعِدُ الإنسانَ بالفردوس، بل بمَلَكوت السماوات!»

ملحوظة: الفردوس (باراذيسوس) Parádhisos Παράδεισος يُفهم غالبًا كمكان الراحة المؤقتة للأبرار.

بينما ملكوت السماوات Vasileía ton Ouranón (ڤاسيليّا تون أورانون) (Βασιλεία τῶν Οὐρανῶν) تعني الشركة الكاملة والدائمة مع الله بعد القيامة العامة، في ملء الجحد الإلهي. ومن هنا يُظهر القديس يوحنا الذهبي الفم سموّ الوعد الإلهي.

## خلفيَّة لاهوتيَّة ضروريَّة لفهم بداية العظة:

افتتح القديس يوحنا الذهبي الفم هذه العظة بتحذيرٍ قاطع، دون مقدمةٍ مطوّلة، بسبب وجود تعليم منحرف كان منتشرًا في زمانه، ألا وهو بدعة المانيخيين (أتباع ماني الفارسي). هؤلاء كانوا يُرَوِّجون لعقيدة ثنويَّة ترى أن العالم منقسم بين قوّتين أزليّتين: إله الخير والنور من جهة، وإله الشرّ والظلمة من جهة أخرى. بحسب هذا الفكر، الجسد والمادة هما من أصل شرير، والروح فقط من النور.

لكنَّ هذا الفكر يتناقض كليًّا مع الإيمان المسيحي، الذي يعترف بإله واحدٍ خالقٍ للكلّ، ويرى في الجسد والروح معًا خليقةً صالحة. كما أن المسيحيَّة تعلِّم أن الشرّ ليس كيانًا مستقلًا، بل هو انحراف عن الخير. لأنَّ للنور جوهرًا، أمَّا الشرُّ فلا جوهرَ له أصلًا، وإغَّا هو فقدانٌ للنور. من هنا، فكلُ ما هو موجود مخلوقٌ من الله، أمَّا الشرّ فلا يُمكن أن يكون مخلوقًا، لأنَّه لا يحمل كيانًا حقيقيًا، بل يُشبه الثقب أو الفراغ الناتج عن غياب النعمة الإلهيَّة.

لهذا السبب، استهل الذهبي الفم عظته بتنبيه حازم، مُطلقًا أوصافًا قاسية على هؤلاء البدعيين (مثل «الكلاب المسعورة»)، لأخّم كانوا يتسلّلون إلى الكنيسة بلباس الحملان، مظهرين وداعتهم، لكنهم في الحقيقة يُخفون الذئب تحت جلد الحمل، ويهدِّدون إيمان البسطاء. ومن هنا جاء اندفاعه المباشر، بلا مقدِّمات، ليدافع عن الحقّ ويفضح كذبهم، ويحمى الرعية من سمومهم.

## العظة:

انتبهوا هنا جيدًا، لأن مسألةً غير عابرة تنبثق من هذا الموضع.

فالمانيخيّون، هؤلاء الكلاب، الخرس (صمت عن الحقّ، وعجز عن النطق بكلمة الله)، المسعورون، يُظهرون مظهر اللطف، لكن في داخلهم تكمن الوحشيَّة العنيفة للكلاب، ويُخفون تحت جلد الخروف ذئبًا مفترسًا.

لكن لا تنظُر إلى ما يبدو ظاهرًا، بل تفحّص الوحش الكامن في الداخل مخفيًّا. هؤلاء، إذ يتأمّلون هذا النصّ، يقولون...

قَالَ المسيح: «الحُقَّ أَقُولُ لَكَ: إِنَّكَ الْيَوْمَ تَكُونُ مَعِي فِي الْفِرْدَوْسِ». إذًا، بحسب رأيهم، قد تمَّ تبادل الخيرات، ولم تَعُد قيامة الأحساد ضروريّة. لأنَّهُ إنْ كان اللصُّ قد نال الخيرات في ذلك اليوم، ولم يقم حسده قطُّ حتى اليوم، فهذا يعني – بحسب منطقهم – أنَّهُ لا وجود لقيامة الأحساد!

وإنْ كان قد أدخلَ اللصَّ إلى الفردوس، وتمتَّع بالنعيم مُنفصلًا عن حسده، فذلك واضحٌ بأنّه لا توجد قيامة للأجساد. لأنّه لو كانت هناك قيامةُ للأجساد، لما قال المسيح: «الْيَوْمَ تَكُونُ مَعِي فِي الْفِرْدُوْسِ»، بل لقال: «عندما تأتي نهاية العالم، حين تحدث قيامة الأجساد». ولكن إنْ كان قد أدخل اللصَّ الآن إلى الفردوس، بينما جسده قد تحلَّل وبقيَ خارجًا، فإنَّ هذا يُظهِر بوضوح أنَّهُ لا وجود لقيامة الأجساد.

هكذا يقول أولئك، أمّا أنتم، فاسمعوا ما لدينا نحن. لا، بالأحرى، ليس ما لدينا نحن، بل ما للكتاب الإلهي. لأنّنا لا نقول أقوالنا نحن، بل أقوال الرُّوح القُدُس.

ماذا تقول؟ألا يُشارك الجسد في الخيرات؟ بل يُشارك في الآلام، ويُحرَم من المكافآت؟ فعندما كان يجب أن يُجاهِد، كان هو الذي يتحمّل القسم الأكبر من بذل العرق والكدّ، أمَّا عندما يحين وقت الأكاليل، تتوَّج النفس وحدها؟

أما تسمع بولس عندما يقول: «لأنَّهُ لاَ بُدَّ أَنَّنَا جَمِيعًا نُظْهَرُ أَمَامَ كُرْسِيِّ

الْمَسِيحِ، لِيَنَالَ كُلُّ وَاحِدٍ مَا كَانَ بِالْجُسَدِ بِحَسَبِ مَا صَنَعَ، خَيْرًا كَانَ أَمْ شَرَّا.»؟ (كورنثوس الثانية ٥: ١٠).

أما تسمعه وهو يقول أيضًا: «لأَنَّ هذَا الْفَاسِدَ لاَ بُدَّ أَنْ يَلْبَسَ عَدَمَ فَسَادٍ، وَهذَا الْمَائِتَ يَلْبَسُ عَدَمَ مَوْتٍ.»؟ (١ كورنثوس ١٥: ٥٣).

ما هو «المائت»؟ أهو النفس أم الجسد؟

من الواضح أنّه الجسد، لأنَّ النفس بطبيعتها حالدة، وأما الجسد فبطبيعته فانٍ (يموت).

ولكن كثيرًا من هذه الأمور يُغفِلها (يتجاهلها) البعض؛ فلننظر إذًا في الترابط أو العلاقة بين ما تبقّى وما قد أُهمل.

دخلَ اللصُّ إلى الفردوس، كما يقولون. وماذا في ذلك؟ وهل هذه هي الخيرات التي وعدنا بما الله؟

هٰ. ألا تسمع ما يقوله بولس عن تلك الخيرات؟ «مَا لَمْ تَرَ عَيْنٌ، وَلَمْ تَسْمَعْ أُذُنَّ، وَلَمْ يَغْطُرْ عَلَى بَالِ إِنْسَانٍ: مَا أَعَدَّهُ اللهُ لِلَّذِينَ يُحِبُّونَهُ». (١ كو ٩:٢).

لكن الفردوس رآهُ آدم بعينيه، وسمع عنه بأذنه، وقبلتهُ (عرفته) نفس الإنسان؛ فها نحن نتحدَّث عنه منذ أيام كثيرة. فكيف إذًا يكون اللص قد نال تلك الخيرات؟

لأَنَّ الله لا يَعِدُنا بأن يُدخلنا إلى الفردوس، بل إلى السماء عينها؛ ولم يُبشِّر بملكوت السماوات. فقد بدأ، قَائِلًا: «تُوبُوا، لأَنَّهُ قَدِ اقْتَرَبَ مَلَكُوتُ السَّماوَاتِ.» (مت ٣: ٢). وليس ملكوت الفردوس، بل ملكوت السماوات.

لأنّك فقدتَ بالطبع الفردوس، لكن الله أعطاك السماء، لكي يُظهر محبّته للبشر، ويُلحق الأذى بالشيطان، موضّحًا أنّه، حتى وإن حاول أن يصنع ألف شرّ ضد الجنس البشري، فلن يتمكّن من شيء بعد الآن، لأنَّ الله يرفعنا دائمًا إلى كرامات أعظم.

فقدتَ إذًا الفردوس، لكن الله فتح لك السماء؛ وحُكم عليك بعذابٍ مؤقّت، لكنَّك كُرِّمت بالحياة الأبديّة.

أمرَ الأرضَ أن تُنبِتَ شوكًا وحسكًا، أمَّا نفسك فأزهرت ثمارَ الروح. أترى كيف أن النعمة أعظم من العقوبة؟

وكيف أن الغني أوفر؟

هذا ما أقول:

خلق الله الإنسان من ترابٍ وماء، ووضعه في الفردوس. لكنَّ ذاك الذي خُلِقَ لم يَعَفظ الوصيَّة، بل انحرفَ وفَسَدَ. لذلك، لم يُعِده الآن من ترابٍ وماء، بل من ماءٍ وروح. ولم يعِدْه بالفردوس، بل بملكوت السماوات.

وكيف حصل هذا؟ اسمع.

حين لجأ نيقوديموس، رئيسُ اليهود، إلى المسيح متسائلًا عن الولادة الجديدة، وكان يتعجَّب: كيف يمكن للإنسان، وقد شاخ، أن يولد من فوق؟ - يكشف له الرَّبِّ حينئذ، بكل وضوح، طريق الولادة الجديدة: «الحُقَّ الْحُقَّ الْحُقَّ أَقُولُ لَكَ: إِنْ كَانَ أَحَدُ لاَ يُولَدُ مِنَ الْمَاءِ وَالرُّوحِ لاَ يَقْدِرُ

أَنْ يَدْخُلَ مَلَكُوتَ اللهِ.» (يو٣:٥). فإنْ كان قد وَعَدَ بالملكوت السماوي، وأدخلَ اللصّ إلى الفردوس، فهذا يعني أنَّه لم يُعطهُ الخيرات

† «إنَّ الله لا يَعِدُ الإنسانَ بالفردوس، بل بَمَلَكوتِ السماوات!» - بهذه الصرخة اللاهوتيّة القاطعة يضع القديس يوحنا الذهبي الفم حدًّا للفهم السطحي الذي يكتفي بالعودة إلى جنَّة عدن، مؤكدًا أنَّ الله لا يدعونا فقط إلى استعادة ما فُقِد، بل إلى ما هو أعظم: الاشتراك الأبدي في مجد ملكوته السماوي.

وتأتي شهادة القديسين السبعة الفتية الشهداء في أفسس كبرهان ملموس وحيّ على هذه الحقيقة، إذ إنَّ الله قد أقامهم بعد سنين طويلة كشهادة مُدوِّية على قيامة الأجساد. لقد رقدوا بالإيمان واستيقظوا بالحقيقة، ليُخزوا الذين أنكروا القيامة، ويُعلِنوا أنَّ الملكوت لا يُعطى للأرواح وحدها، بل للإنسان كلّه، نفسًا وحسدًا. وهكذا، تتلاقى صرخة الذهبي الفم اللاهوتيَّة مع استشهاد هؤلاء الفتية، في تأكيد حيّ أنَّ ملكوت الله هو غاية الحياة المسيحيَّة، وأن القيامة ليست رمزيّة بل واقع ملموس، ينتظر كلّ من أحبَّ ظهور المسيح.

## شهادة القديسين السبعة الفتية الشهداء في أفسس



هؤلاء القدّيسون عاشوا في زمن الإمبراطور داقيوس، في سنة ٢٥٢م، وإذ وزّعوا جميع مقتنياتهم على الفقراء، دخلوا إلى مغارة واختبأوا فيها. ثمّ طلبوا من الله أن يتحرّروا من رباط الجسد، وألّا يُسلّموا إلى الإمبراطور داقيوس، فأسلموا نفوسهم لله. وعندما عاد الملك داقيوس إلى أفسس، بحث عنهم ليأتوا ويقدّموا ذبائح للأصنام، فلما عَلِم أنهم ماتوا داخل المغارة، أمر بسدِّ بابحا بالحجارة. ومنذ ذلك الحين مرَّت ٣٧٢ سنة، حتى السنة الثامنة والثلاثين من مُلك ثيودوسيوس الصغير، أي سنة حتى السنة الثامنة والثلاثين من مُلك ثيودوسيوس الصغير، أي سنة ٢٤٤م (٢).

ففي ذلك الزمان ظهرت بدعةٌ تقول إنَّه لا قيامة للأموات. وكان الإمبراطور ثيودوسيوس، إذ رأى كنيسة الله مضطربة، وقد ضل بسبب هذه البدعة عددٌ كبيرٌ من الأساقفة، في حيرةٍ لا يدري ماذا يصنع. لذلك لبس ثوبًا خشنًا من شعر الماعز، وافترش الأرض وبكى، متضرّعًا إلى الله أن يُظهِرَ له حلَّ هذه البدعة. ولم يتجاهل الرّب دموعه، بل استجاب له على النحو التالي: فإنَّ صاحب الأرض التي كان فيها مغارة الفتية القديسين السبعة، أراد في ذلك الزمان أن يُقيم حظيرةً لقطيعه هناك. وفي أثناء تدحرُج الحجارة من باب المغارة من أجل بناء الحظيرة، انفتح باب المغارة، وبأمرٍ من الله قام الفتية السبعة الذين كانوا قد رقدوا داخلها، وأخذوا يتحدّثون بعضهم مع بعض الذين كانوا قد رقدوا داخلها، وأخذوا يتحدّثون بعضهم مع بعض

كما لو كانوا قد ناموا في اليوم السابق فقط، دون أن يتبدّل شيء فيهم إطلاقًا، حتى أنَّ ثيابهم لم تتلف قطّ، رغم ما في المغارة من رطوبة طبيعيَّة. وبعد قيامتهم، تذكّروا أنَّ الملك داقيوس كان يطلبهم ليعذِّ بهم، فبدأوا يتحدثون عن ذلك فيما بينهم. فقال مكسيميليانوس للآخرين: إن أمسكنا يا إخوتي من قِبل داقيوس، فلنثبت بشجاعة، ولا نخُن كرامة إيماننا. وأنت أيها الأخ يَملِيخوس، اذهب واشتر حبزًا، ولكن اشترِ أكثر هذه المرة، لأنك في مساء الأمس اشتريت خبرًا قليلًا، ولهذا نمنا جائعين. وتفقَّد أيضًا ما ينوي داقيوس أن يصنعه بنا.

وعندما ذهب يَملِيخوس إلى مدينة أفسس، رأى علامة الصليب الكريم على باب المدينة فاستغرب. ولما رآها أيضًا في مواضع أخرى، وتأمّل تغيُّر أبنية البيوت، واختلاف الناس، ظنّ أنَّه يرى رؤيا، أو أنَّه في حالة انخطاف. وعندما ذهب إلى بائعى الخبز، اشترى خبرًا، ولما دفع لهم النقود، هَمَّ بالرجوع إلى المغارة. لكنّه لاحظ أن بائعي الخبز كانوا يتفرَّسون بعضُهم مع بعض في النقود التي أعطاهم إيّاها، ويشخصونه قائلين له إنّه وجد كنزًا، لأنّ القطعة النقديّة التي دفعها كانت تحمل صورة الإمبراطور داقيوس الذي مَلَكَ منذ زمن طويل، مما يشير بوضوح إلى أنَّها من كنزِ قديم. وعندما سمع يَملِيخوس هذا الكلام، ارتعب، ومن شدّة الخوف لم يقدر أن يتكلّم، ظانًّا أنَّهُ قد انكشف أمره لديهم، وأنه قد سُلِّم عن طريقهم إلى الملك داقيوس. ولذلك توسّل إليهم قائلًا: أتوسّل إليكم يا سادتي، خذوا نقودي، وخذوا خبزكم أيضًا، ودعوبي أرحل. لكن بائعي الخبز قالوا له: أرِنا الكنز الذي وجدته، واجعلنا شركاءك فيما وجدت، وإلَّا فإنَّنا سنسلَّمك إلى الموت. وإذ رأى الناسُ القدّيسَ واقفًا شارد الذهن، وضعوا سلسلةً في عنقه، وسحبوه إلى السوق. ثم اقتادوه إلى والي أفسس، وقدّموه للمحاكمة. ولمّا رآه الوالي، قال له: أخبرني أيها الشاب، كيف وجدت الكنز، وكم يبلغ، وأين هو؟ فأجاب يَملِيخوس: إنى لم أحد كنزًا قط، بل القطعة النقديّة التي أعطيتُها، أحتفظ بها من والديُّ. وما الذي حدث لى الآن، لا أعلم شيئًا عنه.

## فسأله الوالى مجدَّدًا: من أي مدينة أنت؟

فأجاب القدّيس: من هذه المدينة، إن كانت حقًّا هذه هي أفسس. فقال له الوالى: ومن هم والداك؟ دعهما يأتيا إلينا، وعندما تظهر الحقيقة، حينئذ نصدقك.

فأجاب يملِيخوس: فلان هو أبي، وفلان هو حدّي، وفلان هو

فقال له الوالى: الأسماء التي ذكرتها غريبة وغير موجودة ، ولا تتماشى مع ما هو متداول في زماننا هذا، ولذلك لا يمكننا أن نصدّقك.

فقال يملِيخوس: إن لم تصدّقني وأنا أقول الحقيقة، فلا أعلم ماذا يمكنني أن أقول بعد.

فأجابه الوالى: أيها الدنىء، إن القطعة النقديّة التي معك تشهد من خلال الكتابة التي عليها، أخَّا ضُربت (سُبِكَت) قبل أكثر من ثلاثمئة سنة، في أيام الملك داقيوس، وأنت، وأنت لا تزال شابًّا، تظنّ أنَّك

ستخدعنا؟ حينئذٍ حرَّ يمليخوس عند أقدام الحاضرين، وتوسّل إليهم قائلًا: أتوسّل إليكم يا سادتي، أخبروني أين هو الملك داقيوس الذي كان في هذه المدينة؟

فقالوا له: في زماننا هذا لا وجود لداقيوس، فهو قد عاش منذ زمن

فقال يملِيخوس: ألهذا السبب تعجّبتم يا سادتى؟ على كلّ حال، تعالوا معي إلى المغارة، ومن حلال العلامات التي فيها ستتأكَّدون من صدق كلامي.

فأنا أعلم يقينًا أنَّنا هربنا من اضطهاد داقيوس، وأنني بالأمس فقط خرجتُ لأشتري الخبز، فرأيت داقيوس يدخل إلى هذه المدينة.

هذا ما قاله القديس. أمَّا أسقف أفسس المدعو مارينوس، فلمّا سمع هذه الأمور، قال للوالى: أظن أنَّ أمرًا عجيبًا قد حدث في هذه القضيّة، فلنتبعه إذًا.

فانطلق الوالي والأسقف وجمعٌ كبير من الشعب خلفه، ولما وصلوا إلى المغارة، كان يملِيخوس أوّل من دخل، ثم تبعه الأسقف.

فاستدار هذا الأخير نحو الجهة اليمني من باب المغارة، فرأى صندوقًا مختومًا بختمين، وهو نفس الصندوق الذي وضعه هناك روفينوس وثيودوروس المسيحيَّان، واللذان أرسلهما داقيوس مع آخرين ليغلقوا باب المغارة. وكان هذان قد كتبا أيضًا سِير القديسين، ودوّنا أسماءهم على ألواح من الرصاص. وعندما اجتمع جميع القادة المرموقين مع الوالي، فتحوا الصندوق، فوجدوا فيه الألواح الرصاصيّة، ولمّا قرأوا ما کتب علیها، اندهشوا جمیعًا.

ملحوظة: روفينوس (Ρουφίνος) وثيودوروس (Θεόδωρος) هما: مسيحيَّان أُرسِلا من قِبَل الملك داقيوس (Δέκιος) مع مجموعة أخرى، لغلق باب المغارة التي اختبأ فيها الفتية السبعة. وقد قاما، بحكمة من الله، بإخفاء أسمائهم وسيرة الفتية ضمن صندوق مختوم، وضعاه عند مدخل المغارة، وسجّالا أسماء القديسين على ألواح من الرصاص.

ثم دخلوا إلى الجزء الداخلي من المغارة، فوجدوا القدّيسين، وسقطوا عند أقدامهم. وبعد أن جلسوا، بدأوا يسألونهم. فبدأ القدّيسون يروون قصّتهم، أولًا عن وضعهم الخاص، ثم عن بطش الملك داقيوس وأعماله. فدهش الجميع ومجدوا الله صانع العجائب.

عندئذٍ كتب الوالي مع الأسقف تقريرًا إلى الإمبراطور ثيودوسيوس، وأعلماه بكل ما حرى. وعندما تلقّى الإمبراطور الرسالة، امتلأ فرحًا لهذا الخبر العجيب، وباهتمام كبير انطلق إلى أفسس. وعندما دخل المغارة، حرَّ إلى الأرض وغسل أقدام القدّيسين بدموعه. وكانت نفسه تفرح وتبتهج، لأنَّ الرَّبِّ لم يُعرض عن توسّله، بل أظهر له بالعيان قيامة الأموات. وبينما كان الملك يتحادث مع القدّيسين، ومعه الأساقفة وكثير من القادة، غفا القدّيسون قليلًا، وهكذا، أمام أعين الجميع، أسلموا أرواحهم بين يدي الله. وبعد أن أقام عيدًا مفرحًا، استضاف فقراء أفسس بكرم عظيم، وأدخل الفرح إلى قلوب الشعب كلُّه، مكرِّمًا إيّاهم بسخاءٍ وملوكيّة. وأطلق أيضًا الأساقفة الذين كانوا في السحون، لأنهم كانوا يكرزون بقيامة الأموات بكلِّ جُرأة وإيمان

راسخ. وهكذا أصبحت المناسبة عيدًا مشتركًا للجميع، كانوا فيها يمجدون ويباركون ر<mark>بّنا يسوع المسيح. (٣</mark>)

- ١) أنظر العنوان الرئيسي الملوَّن صفحة ١١: في بعض المخطوطات يُذكر اسم يوحنا بدلًا من أنطونينوس.
- ٢) نُشير هنا إلى أنَّه بحسب تأريخ ميليتيوس الأثيني، لا تُستنتج ثلاثمئة واثنتان وسبعون سنة كمدة رقود الفتية القديسين، بل فقط ١٩٨ سنة، لأنَّه إذا طرحنا ٢٥٢، وهي سنة رقادهم، من سنة ٤٤٦، وهي سنة قيامتهم، يبقى

٣) تجدر الإشارة إلى أنَّ السيرة اليونانيَّة لهؤلاء الفتية محفوظة في **دير** الميغيستي الأقرا في جبل آثوس في اليونان، وتبدأ بعبارة: «السيّد وربّ الكل وخالق الجميع...».

(عن كتاب: القديس نيقوديموس الآثوسي، السنكسار للشهور الاثني عشر من السنة، المجلّد الثالث، منشورات «دوموس»)

## : diakonima تُرجم من موقع ذياكونيما

 $\Pi\eta\gamma\dot{\eta}: http://www.snhell.gr/references/synax$ aristis/search.asp



## إن كنتَ تؤمن حقًا، فكل شيء يُقَوَّم ويُستَصلَح!

منذ عدّة عقود، قام أوجين يونسكو بأوّل زيارة له إلى حبل آثوس، قبل أن يصبح لاحقًا كاتبًا مسرحيًا فرنسيًا-رومانيًا شهيرًا. و هناك جرى معه حادث كما رواه بنفسه في مقابلة مع محلّة Paris Match منذ سنوات: وُلدتُ في عائلة أرثوذكسيّة، وكنتُ أعيش في باريس. كنتُ في الخامسة والعشرين من عمري، شابًا منغمسًا في حياة باريس الدنيويّة آنذاك. خطرت لي فكرة زيارة جبل آثوس، بسبب مكانته كموضع نسك في الكنيسة الأرثوذكسيّة. وهناك، جاءني أيضًا خاطر آخر: أن

> أعترف بخطاياي.ذهبتُ وو**جدتُ** راهبًا <sub>ا</sub> كاهنًا، أبًا روحيًّا.

> > -فماذا قلت له؟

-الخطايا المعتادة لشاب دنيوي يعيش بلا معرفة الله. وبعد أن أصغى إلى، قال لي:

-يا ابني، هل تؤمن **بالمسيح**؟

-نعم، نعم، أحبته (أوجين يونسكو): أؤمن يا أبتي. على أي حال، أنا معمَّد مسيحي أرثوذكسي.

-يا ولدي، قال لي ذلك الأب الروحي المميَّز: هل تؤمن وتقبل تمامًا أن المسيح هو الله وحالق العالم وحالقنا نحن أيضًا؟

ارتبكتُ، لأنَّما كانت المرّة الأولى التي يضعني فيها إنسان أمام هذا السؤال، الذي وجب عليّ أن أجيب عنه بصدق وأن أتَّذ موقفًا. لم يكن السؤال إن كنتُ أؤمن بوجود مَن خلق العالم فحسب، بل إنّ هذا الإله، خالق العالم، له علاقة شخصيّة بي أنا أيضًا! فأجبتُه:

- أؤمن يا أبتى، لكن ساعدني أن أفهم هذا الأمر جيّدًا.

- إن كنت تؤمن حقًا، عندها يُقَوّم كل شيء.

واستطرد الصحفي كاتبًا: لقد كان هذا الحادث نقطة تحوّل في حياة يونسكو، الذي عاش، حتى طعن في السن، رجلًا لامعًا وشهيرًا، ولكن أيضًا مسيحيًا أرثوذكسيًا تقيًّا وعميق الإيمان.

كلمات الشيخ الآثوسي: «إنكنت تؤمن حقًا، عندها يُقَوَّم كل شيء» تعني أنّ الإيمان بالمسيح ليس نظرية مجرّدة ولا «كلامًا في الهواء».

الإيمان بالمسيح يعني ثقة مطلقة وطاعة كاملة لشخص حيِّ ومبدع الحياة، هو خالقي ومخلّصي، القائل: «وَأَمَّا أَنَا فَقَدْ أَتَيْتُ لِتَكُونَ لَهُمْ حَيَاةٌ وَلِيَكُونَ هَمُ أَفْضَلُ.» (يو ١٠:١٠)

إذًا، الإيمان بالمسيح ليس كلمات فقط، بل هو أعمال توبة واعية، ورجوع مستمر إلى مشيئة المسيح وإلى حضن المسيح، أي كنيسته الجامعة المقدسة الرسوليَّة، كنيسة الرُّوم الأرثوذكس.

المصدر: (الأرشمندريت نيقون كوتسيديس، «شهادات نور»، دير الني إيليا - بريفِزا)

> † بدون المحبَّة، يصير الكلام اللاهوق قبرًا لا محبة الغنَى شهوة غير طبيعية في الإنسان.

† الكنيسة ليست مكانًا لصياغة الذهب والفضّة،

ييروندا بنديكتوس

من آباء جَبل آثوس

الروحيين البارزين



بل هي موضع اجتماع الملائكة.

† لا أريد أن أطرد الهراطقة، بل أن أطرد الهرطقة نفسها.

† المسيح كان غالبًا وهو مصلوب، لا وهو صالِب.

القديس يوحنا الذهبي الفمر رئيس أساقفة القسطنطينية



## ۳۱− «إيفوديا»

شرح العنوان «إيفوديا»: كلمة  $E\dot{v}\omega\delta(\alpha)$  (إيفوديا): كلمة يونانية مركبة من:  $\dot{v}$  = ev - $E\dot{v}$  = حسنًا، جميلًا، حيّدًا.

، أوذيا =تعني : رائحة طيبة، شذى عطِر.  $\dot{\delta}\delta i\alpha$ 

في اللاهوت والكتابات الآبائية، تُستخدم للدلالة على: العطر الروحي المنبعث من حياة القديسين وصلواتهم ؛ كما يقول الرسول بولس: «لأَنْنَا رَائِحَةُ الْمَسِيحِ الذَّكِيَّةِ للهِ» (٢ كور ٢: ١٥). البركة التي تفوح كالعطر وتملأ النفس بالفرح. أحيانًا تُطلق كاسم عَلَم (كما في بعض المخطوطات والسنكسارات: القديسة إفوديا).

إذًا، العنوان (إيفوديا) E نسماوي»، وربما كإشارة رمزيّة إلى النعمة التي الطيبة»، أو «العبير السماوي»، وربما كإشارة رمزيّة إلى النعمة التي تفوح من لقاء الشيخ بورفيريوس مع المؤمن.

## شهادة الشيخ غريغوريوس، أبٍ روحي من دير القديس يوحنا السابق (المعمدان) في خالكذيكي:

«عندما كنتُ قد اجتزتُ تجربة كبيرة مع صحّتي وكنتُ مريضًا لعدة أشهر، وبعد أن تعافيت، التقيتُ بالشيخ بورفيريوس، فسألني:

- -كيف حالك؟
- المحد لله، أيُّها الشيخ، أنا بخير. أشكركم على صلواتكم.
  - همم، لستَ بخيريا بُني.
- أنا بخير يا أيُّها الشيخ، لأني في الحقيقة كنتُ أشعر أبي بخير.
- -قال لي: لستَ بخير. كما كنتَ، لستَ بخير ... وكان بالفعل مُحقًا، كما أظهرت الأحداث فيما بعد.

«جاءَ لزيارتي كلُّ من الشيخ بورفيريوس والسيّد جورج أربانيتيس وأحد محبي الأدب، وذلك في ١٩ تموز سنة ١٩٧٤، وكانوا متوجّهين إلى حبل آثوس. استضفتهم وفرحت كثيرًا بهذه الزيارة، وتحدّثنا عن

مواضيع مختلفة، فسألته إن كان يرغب أن يقيم القدّاس في اليوم التالي، الذي كان عيد النبي إيليا. فأجابني أن أُقيمه أنا. أمّا جورج والرجل الآخر فقد سمعا الأخبار وعَلِما أنّ الأتراك قاموا باجتياح في قبرص. فقال القدّيس بورفيريوس: «لن نذهب إلى جبل آثوس. سنعود أدراجنا لنُعزّي الناس. فالناس بحاجة إلينا».

سألتُ الشيخ إن كان يوجد ماء في مكانٍ ما لنقوم بحفر بئر، فأجابني بأنّ هذا الموضع هنا ليس فيه ماء، بل فقط «غسالات» أي تسرّبات. وكما قال، تبيَّن أنّ الأمر كذلك. «هنا توجد خرّانات صغيرة تحت الأرض تمتلئ من الأمطار. نستخرج منها الماء فينتهي سريعًا. وإن لم يكن هناك أمطار في الشتاء، فمياه الآبار قليلة حدًّا».

ولمّا رحل الشيخ مع مرافقيه، وبعد أن ودّعتهم وعدتُ إلى قلِّديتي، بدلاً من أن أشعر بالرائحة المعتادة للأدوات الزراعيّة والمرشّات المخزونة داخله، كنت أشمّ رائحة طيب زكيّة مثل رائحة الذخائر المقدّسة. وقد استمرّت هذه الرائحة ستة أيّام ثم اختفت عندما قلتُ لأحدهم إنّ هنا جلس الشيخ بورفيريوس، ولذلك تفوح رائحة طيب. ولهذا السبب كانوا يقولون في منطقتنا أن لا نُحدّث الناس بمثل هذه الأمور».

قال لي الشيخ القِصَّة التالية:

«عندما كان لا يزال يسكن في العربة (الكرفان)، كان ذات يوم يتحدَّث مع أحد الرهبان لساعات طويلة. وبعد أن انتهيا، قالت له امرأة:

– ألا تخجل، وأنت رجلٌ مُسنّ، أن تتحدث بطريقة غير لائقة مع تلك المرأة داخل العربة؟ – يا ابنتي، كان راهبًا.

- حسنًا، أما سمعتُ أنا ما كنتما تقولان؟ - يا ابنتي، كنّا نتكلم في الصلاة.

لكنها رحلت دون أن تقتنع، وفي اليوم التالي راحت تبحث عنه لتساعده، خائفةً من أن تُصاب هي بمسّ شيطاني. هذه حادثة تُعلّمنا أن نتجنّب الشكوك والأفكار الشريرة. يتبع في العدد القادم



## الله يسمعنا حتى عندما نصمت!!

اللهُ لا يَهتَمُّ بِالمَكان، إِنَّمَا يَطلُبُ فَقَط حَرارَةَ القَلبِ وَنَقاوَةَ النَّفسِ. هَا هُوَ الرَّسُولُ بُولُسُ لَمَ يَعتَكِفْ إِلَى الصَّلاةِ فِي هَيكُلٍ ما، واقِفًا أَوْ جَاثِيًا عَلَى رُكبَتيهِ، بَلْ فِي السِّجنِ مَطروحًا عَلَى ظَهرِه، إِذْ كَانَتْ عَلَى أَكبَتيهِ، بَلْ فِي السِّجنِ مَطروحًا عَلَى ظَهرِه، إِذْ كَانَتْ قَدَماهُ مَشدودَتَينِ فِي المَقْطَرَةِ الخَشَبِيَّةِ. وَمَعَ ذلِكَ، لِأَنَّهُ صَلّى بِحَرارَةٍ وَهُوَ مُلقًى عَلَى الأَرضِ، فَقَدْ تَزَلْزَلَ السِّجنُ، وَاضطَرَبَت أُسُسُهُ، وَجَذَبَ السَّجّانَ إِلَى الإِيمانِ الحَقيقيِّ مَعَ كُلِّ أَهلِ بَيتِهِ (أَع ١٦: وَجَذَبَ السَّجّانَ إِلَى الإِيمانِ الحَقيقيِّ مَعَ كُلِّ أَهلِ بَيتِهِ (أَع ١٦:

وَكَذَلِكَ حِزقِيّا الْمَلِكُ المُرِيضُ، لَم يَكُنْ واقِفًا وَلا جاثِيًا عَلَى رُكَبَيّهِ، بَلْ وَهُوَ مَطروحٌ فِي فِراشِهِ تَضَرَّعَ إِلَى اللهِ طالِبًا شِفاءَهُ، بَعدَ أَنْ كَانَ قَدْ أَعلَنَ لَهُ النَّبِيُّ إِشَعْيا مُسْبَقًا أَنَّهُ سَيَموتُ. وَمَعَ ذَلِكَ، استطاعَ بِنقاوَةِ قَلْبِهِ وَحَرارَتِهِ أَنْ يُعَيِّرَ القَرارَ الإِلْحِيَّ (الملوك الثاني ٢٠: ١-٦). وَأَيضًا اللِّصُّ المُعَلَّقُ عَلَى الصَّليبِ، بِكَلِماتٍ قَليلَةٍ نالَ مَلكوتَ السَّماواتِ (لوقا ٢٣: ٢٠-٢).

وَإِرْمِيّا النَّبِيُّ وَهُوَ فِي الحُبِّ المَليءِ بِالوَحَلِ (إِرمِيا ٣٨: ٦)، وَدانِيالُ فِي جُبِّ الأُسودِ (دانيال ٦: ١٦)، وَيُونَانُ فِي بَطنِ الحُوتِ (يونان ٢: ١-٢)، عِندَما صَلَّوا بِحَرارَةٍ، أَزاحوا عَنهُمُ الشَّدائِدَ الَّتِي أَصابَتهُم، وَنَالُوا المَعونَةَ مِنَ اللهِ.

سَتَسأَلُني: وَماذا أَقُولُ عِندَما أُصَلِّي؟

القِدّيسُ يُوحَنّا الذَّهَبِيُّ الْفَمِّ: الإِنسَانُ لا يَأْخُذُ مَعَهُ شَيئًا! كَما قَالَ الرَّسُولُ بُولُسُ: «لأَنَّنَا لَمَ نَدخُلِ العالَمَ بِشَيءٍ، وَواضِحٌ أَنَّنَا لا نَقدِرُ أَن نَخرُجَ مِنهُ بِشَيءٍ» (١ تيموثاؤس ٦: ٧).

أَخبِرِني: لَوْ دَعاكَ المَلِكُ إِلَى قَصرِه، وَأَجلَسَكَ إِلَى جِوارِ عَرشِهِ، وَخطَبَكَ بِإكرامٍ أَمامَ جَميع رِجالِ البِلاطِ، وَأَبقاكَ عَلى مائِدَتِهِ

قُلْ: ما قالَتهُ الكَنعانِيَّةُ في الإِنجيلِ: «ارحَمني يا رَبّ!». هَكَذا كانَتْ تَتَضَرَّعُ: «إِنَّ ابنَتي مُعَذَّبَةٌ مِن شَيطانٍ» (متى ١٥: ٢٢).

وَأَنتَ أَيضًا قُلْ: «اِرحَمني يا رَبّ! فَإِنَّ نَفسي مُعَذَّبَةٌ مِن شَيطانٍ». لِأَنَّ الخَطيئَةَ شَيطانٌ جَسيمٌ.

المَمسوسُ بِالشَّيطانِ يُرحَمُ، أَمَّا الخاطِئُ فَيُدانُ.

«ارحمني!» عِبارَةٌ قَصيرَةٌ، لَكِنَّها بَحُرٌ مِنَ الرَّحَمَةِ الإِلهَيَّةِ. حَيثُما يوجَدُ الرَّحَمَةُ، هُناكَ توجَدُ كُلُّ الخَيراتِ.

وَعِندَما تَكُونُ حَارِجَ الكَنيسَةِ، اهتِفْ سِرًّا: «ارحَمني يا رَبّ!». اهتِفْ بِفِكرِكَ، دُونَ أَنْ تُحَرِّكَ شَفَتيكَ. لِأَنَّ الله يَسْمَعُنا حَتّى عِندَما نَصمُت.

لَيسَ المَكانُ هُوَ المَطلوبَ، بَل أُسلوبُ الصَّلاةِ.

حَتّى في الحَمّام، صَلِّ.

وَأَينَما كُنتَ، صَلِّ.

فَالْخَلِيقَةُ كُلُّها هِيَ هَيكُلُ اللهِ.

أَنتَ نَفسُكَ هَيكَلُ اللهِ، وَتَبحَثُ عَن مَكانٍ لِكَي تُصَلِّي؟

لِتَتَذَوَّقَ مِن أَطعِمَتِهِ المَلوكيَّةِ، أَمَا كُنتَ تَعُدُّ نَفسَكَ أَسعَدَ النَّاسِ؟ لَكِن، تَأَمَّل: **الإنسَانُ لا يَأْخُذُ مَعَهُ شَيئًا**.

اَلأَغنِياءُ عَدِيمو النَّفعِ؛ نَعَم، عَديمو النَّفعِ، إِلَّا إِذَا كَانُوا رُحَمَاءَ وَمُحِيِّ البَشَرِ. وَلَكِن، لِلأَسَفِ، قَليلُونَ جِدًّا مِنَ الأَغنِياءِ يَبرُزُونَ فِي رَحْمَتِهِم. أَمَّا الغالِيَّةُ العُظمى، فَعَارِقُونَ في حُبِّ الذَّاتِ، وَالقَسوَةِ، وَالخَطيئَةِ.



## تاريخ موجز لدير إيسفيغمنو المقدّس في جبل آثوس

بعد دير خيلاندار مباشرة، وبمحاذاة بحر خليج سترومونيكوس، يقوم مبنيًّا الدير المشترك (الكينوبياكي) التابع للبطريركية المقدِّسة والمستقلِّ (الستاڤروبغيّ) دير إيسفيغمنو.

• يحتفل الدير بعيد الصعود الإلهي لربّنا ومخلّصنا يسوع المسيح (بعد ٤٠ يومًا من الفصح)، ويحتلّ المرتبة الثامنة عشرة (١٨) بين الأديرة العشرين في جبل آثوس المقدّس. ومنذ سنة ١٧٩٧ يعمل الدير بالنظام الكينوبياكي (المشتركة)، وذلك بمرسوم بطريركي (سيغيلليو) من البطريرك غريغوريوس الخامس.

## تسود آراء متباينة بشأن اشتقاق اسم دير إيسفيغمنو.

فالرواية الأولى تنسب الاسم إلى راهب نستاك عاش ببساطة متقشّفة «ذو ثوب واحد، مشدود بحبل بإحكام»، ولذلك لُقِّب به «إيسفيغمنوس» أي «المشدود». (φριγκτωνα, σχοινίφ).

أما الرواية الثانية فترجع إلى موقع الدير، حيث يبدو أنّ الخليج الذي شُيّد فيه محاطٌ بالمرتفعات الجحاورة وكأنما تضغط عليه.

والواقع أن الدير يقع في أقصى الطرف الشمالي الشرقي من شبه جزيرة آثوس، ويُعتبر أكثر الأديرة بُعدًا في تلك الناحية، وتحيط به تلال «زودوكوس بيغي» (نبع الحياة)، و«ساماريا»، و«غريمبوفيتسا». وهو يبعد عن كارييس عاصمة جبل آثوس، مسافة تُقدّر بنحو ست ساعات ونصف سيرًا على الأقدام.

• إن تأسيس الدير، وكذلك دير كسيروبوتامو، يُنسب بحسب التقليد الآثوسي إلى الإمبراطور ثيودوسيوس الثاني الصغير، وأخته بولخيريا (القرن الخامس). ويُذكر تقليد آخر أن المنشئة، إلى جانب الاثنين السابقين، هي أيضًا أفدوكيا، زوجة ثيودوسيوس.

• إن أطلال الدير القديم المنسوب إلى بولخيريا، وكذلك الكاثوليكون الجميل، تقع على بُعد خمسمئة متر إلى الغرب من الدير الحالي، وبالتحديد عند سفوح (تلة) ساماريا، في منتصف الطريق الممتد بين ساماريا وسلاسل جبال غومبوفيتسا.

# الكنيسة الرئيسية (الكاثوليكون) للدير، المكرَّسة للصعود الإلهي لمخلّصنا يسوع المسيح:

- يقع هذا في الجهة الغربية من ساحة الدير.
- وُضع أساسه من قِبَل رئيس دير إيسفيغمنو، الأرشمندريت ثيودوسيوس، في ١١ أيار سنة ١٨٠٨، في موضع الكنيسة الأقدم، وبحسب طراز باقى الكاثوليكونات الآثوسيَّة.
- وقد دشَّنه بطريرك القسطنطينية غريغوريوس الخامس في ١١ أيار سنة ١١١، في الدورة الليتورجية (الإنديقتيون) الرابعة عشرة، بعد عودته الثانية إلى الكرسي البطريركي.
- باني الكاثوليكون وراعيه المحسن هو مطران كاسانذريا إغناطيوس، الذي بعد رهبنته اتخذ اسم جيراسيموس، وقد أنفق لهذا الغرض كامل ثروته الشخصيَّة.
- الكاثوليكون الحالي فسيح، مضيء وفحم، يضم النارتكس (الرواق الداخلي)، والبرونارتكس (الرواق الأمامي)، والإكسونارتكس (الرواق الخارجي) مع رواق الأعمدة المحيط.
- الدهليزان: الأمامي والخارجي والكنائس الصغيرة الجانبية التابعة للكاثوليكون مكرَّسة: التي على اليمين لذكرى دخول السيدة والدة الإله إلى الهيكل، والتي على اليسار لذكرى رؤساء الملائكة العظام. وقد بُنيت هذه في سنة ١٨٤٥، وأُنجزت في الأول من تموز، بنفقات البطريرك المسكوني الراحل أنثيموس السادس من حزيرة كوتالي،

الذي ترهب في دير إيسفيغمنو. ولا تحتوي على جداريات، وفيها يتناوب الكاهن الخادم في ذلك اليوم أو الكاهن المناوب للخدمة الطقسيَّة على إقامة القداس يوميًا، باستثناء الأعياد التي تُقام فيها الخدمة الإلهيَّة فقط في الكاثوليكون.

- فوق الدهليز الأمامي، في «الكاتيكومينا» (مكان الموعوظين)، توجد مكتبة الدير ومخزن الأواني المقدسة (السكيوفيلاكيون).
- أمّا الدهليز الداخلي فقد رُسمت جدارياته عام ١٨٤١ في شهر نيسان/أبريل، بنفقات غريغوريوس، مطران ملينيكوس السابق، في عهد رئاسة الأرشمندريت أغاثانجيلوس، وبأيدي الإخوة يوآصاف، ونيكيفوروس، وغيراسيموس، وأنثيموس الشماس الإنجيلي، من قلاية دير كراكالو المسماة «قلاية جميع القديسين» في كارييس، والذين كانوا يُعرفون بلقب «رسّامي كاربينيسيون».

اكتمل رسم الجداريات في الكنيسة الرئيسية في تموز سنة ١٨١١، على بينما اكتمل رسم حنية الهيكل في ٢٨ حزيران سنة ١٨١٨، على يد الإخوة الرسّامين بنيامين، وزكريا (الأرشمندريت)، والعم مكاريوس (الأرشمندريت أيضًا) من قلاية الميلاد الإلهي لوالدة الإله التابعة لدير كراكالو في كارييس، والذين كانوا يُعرفون باسم غالتسانوي (أي إنّ أصلهم من قرية غالاتسيتسا).

- الكاثوليكون يتكوَّن في سقفه المغطّى بالرصاص من ثماني قباب، ترتكز على أربعة أعمدة رخاميَّة ذات تيجان، تقع داخل الكنيسة الرئيسيَّة، وعلى أربعة أعمدة أخرى تفصل بين الدهليز الداخلي والكنيسة الرئيسيَّة، وعلى عمودين آخرين في الدهليز الخارجي.
- مُهندس هذه الكنيسة كان من جزيرة تينوس، التي نُقل منها أيضًا الرحام، وهو نفسُه الذي وضع تصميم كاثوليكون دير القديس بولس العامر (دير باڤلو) حيث تُحفظ هدايا الجوس.
- تم تنفیذ الجداریات فی الکنیسة بین عامی ۱۸۱۱ (الکنیسة الرئیسیة) و ۱۸۱۸ (الحنیة المقدسة/الهیکل)، علی ید الرسّامین الغالاتسیین: بنیامین، وزکریا، ومکاریوس، بینما رئسم النارتکس عام ۱۸٤۱ علی ید یوآصاف، ونیکیفوروس، وغیراسیموس، وأنثیموس.
- وإلى هذه الفترة تعود أيضًا المائدة المقدسة، والمنابر، وحوامل الأيقونات، وكذلك الأيقونسطاس الخشبي المقوَّس (١٨١٣)، الذي تم تذهيبه لاحقًا عام ١٨٤٦، وهو يحمل زخارف نباتية غنية، بالإضافة إلى مشاهد متنوعة في القسم السفلي منه، مأخوذة خصوصًا من العهد القديم والجديد. ويُعتبر هذا الأيقونسطاس من أبرز وأهم الأيقونسطاسات ما بعد البيزنطية في جبل آثوس.
- أما الكنيسان الجانبيان، والرواق الخارجي ، والرواق أمام مدخل الكاثوليكون، فقد أُضيفت كلها عام ١٨٤٥ على يد البطريرك أنثيموس السادس، الذي كان في السابق راهبًا من دير إيسفيغمنو.
- المائدة المقدسة (المذبح) في الكاثوليكون مصنوعة من الخشب، وقد شُيّدت في ١٨١ حزيران ١٨١٠.
- أما الأيقونسطاس المذهَّب الرائع، الغني بالزخارف النباتية والأزهار،

والمزيّن بعشرات المشاهد الأحادية أو المتعددة الأشخاص، وخاصة من العهد القديم والجديد، فقد صُنع من الخشب عام ١٨١٢، على يد المعلّم البنّاء الرئيسي القادم من جزيرة خيوس.

كان عدد البنّائين أربعة. وقد قام بتعيينهم والإشراف على العمل الأرشمندريت والراهب من دير إيسفيغمنو خاتريس (الحاجي) بلاسيُس. ويشتمل (الأيقونسطاس) أيضًا على زخارف نباتية وزهرية متشابكة، أغصان مورقة ومزهرة، كروم ملتوية وعناقيد عنب، أزهار مغلقة أو مفتوحة، تشكيلة من الثمار والفواكه الناضحة، وكذلك تكوينات من عالم الحيوان والنبات. ويُعتبر من بين أفضل وأروع الأيقونسطاسات الآثوسيَّة.

- أمَّا الرسّام الأرشمندريت إيوانيكيوس، فقد قام سنة ٦٨٤٦ بتذهيب أيقونسطاس الكنيسة (التِمبلون، أي حامل الأيقونات).
- وتوجد تحت الأيقونات الكبرى للأيقونسطاس نقوش خشبية تمثّل مشاهد رمزية من الكتاب المقدّس:
  - تحت أيقونة السيِّد المسيح: مشهد ذبيحة إبراهيم.
- تحت أيقونة والدة الإله: مشهد العليقة الملتهبة غير المحترقة، وسُلَّم يعقوب.
- تحت أيقونة الصعود الإلهي: مشهد الإنسانين الأولين، آدم وحواء، وطردهما من الفردوس.
- تحت أيقونة القديس يوحنا المعمدان (السابق): مشهد وليمة هيرودس، حيث تمسك هيروديا بيديها الرأس الدامي للقديس يوحنا السابق.
- تحت أيقونة القديس نيقولاوس يظهر مشهد سفينة تتقاذفها الرياح والشيطان، فيما يبدو القديس نيقولاوس في وسط السفينة بصفته المخلّص.
- تحت أيقونة القديس غريغوريوس بالاماس، يُصوَّر القديس ممدَّدًا في صندوق جنائزي، وبجانبه شماس يقرأ الإنجيل. أما الأيقونتان الأخريان، للقديس جوارجيوس والقديس ديميتريوس، الموضعتان على يمين ويسار أطراف الأيقونسطاس، فلا تحملان أي مشهد رمزي.
- الصانع البارع، الذي أنجز أيضًا الأيقونسطاس في كاثوليكون دير زُغرافو، نقش تحت أيقونة القديس السابق الكريم (يوحنا المعمدان) سنة العمل فقط، لكنه لم يذكر اسمه بدافع التواضع.
- أمَّا أيقونات (التِمبلون، أي حاجز الأيقونات): للمسيح، ولوالدة الإله، وللصعود الإلهي، وللسابق الكريم، فقد تزيّنت بكسوات مذهّبة رائعة، صُنعت في روسيا سنة ١٨٥. أمَّا أيقونة الثالوث القدوس في حامل الأيقونات (البروسكينيتاري) القائم عند العمود الشرقي الأيمن، فقد رُسمت بيد الراهب الإسفيغميني أنثيموس سنة ١٨٥٥.
- أيقونات الأيقونسطاس تعود إلى سنتي ١٨١٣ و١٨١٤، باستثناء الأيقونتين للقديس ديميتريوس والقديس جوارجيوس الموضوعتين في أطراف الأيقونسطاس، إذ إنهما تنتميان إلى أيقونسطاس الكاثوليكون

القديم.

• عَلَى العَمُودَيْنِ الغَرْبِيَّيْنِ الرُّحَامِيَّيْنِ للكنيسة الرئيسية في الكاثوليكون، اللذين يحملان القبة المركزية، تتدلّى أيقونتان كبيرتان: أيقونة يسوع المسيح عن اليمين، وأيقونة والدة الإله الرحومة (إليوسًا) عن اليسار، مغطّاتان بكسوة فضية مذهبة. ويُقال إن هاتين الجداريتين هما من أفضل وأجمل الأيقونات في كل جبل آثوس، وحملان كلتاهما الكتابة التالية: «كُتبت بيد يوحنا ماكسيموس، سنة وحملان كلتاهما الكتابة التالية: «كُتبت بيد يوحنا ماكسيموس، سنة طيّ الأيقونات، فقد صُنعت في روسيا في شهر آذار سنة ١٨٥٣.

## الأيقونة العجائبية لوالدة الإله أرسانياريسا

إنَّ الأيقونة المقدّسة والعجيبة لوالدة الإله هي من أقدم الفنون العائدة إلى عصر الأباطرة الباليولوغيِّين، ويمكن على الأرجح أن تُنسب إلى ما يُسمّى بمدرسة «بياسولاف». كانت موضوعة في الأرسَنا (المرفأ) التابع للدير المقدّس.

بحسب التقليد الشفهي لآباء دير إيسفيغمنو، حدث في سنة ١٨٩١ الأمر العجيب التالي المرتبط بهذه الأيقونة لوالدة الإله: في الأرسنا أو الترسانا (المرفأ) التابع للدير، الواقع على بُعد أقل من ١٠٠ متر منه، توجد أبنية مساعدة كانت تُستعمل أساسًا لحفظ القوارب. في ذلك الزمان، الرهبان المسؤولون عن الأرسنا، إذ أرادوا أن يشاركوا في السهرانيَّة التي كانت تُقام تكريمًا للقديس نيقولاوس (٦ كانون الأول شرقي)، تركوا مكانم وأوكلوا المهمة إلى عامل طيّب القلب يُدعى ثيودوروس كارامانيولاس من مدينة إيريسوس، الذي غفا أمام حامل الأيقونات لهذه الأيقونة، حيث كان يضيء قنديل أيضًا أمام أيقونة والدة الإله.

هبّت في تلك الليلة عاصفة مطريّة هوجاء عاتية، فتسبّبت في انجراف وتدحرج صخرة عظيمة من الجبل القابع فوق الأرسَنا، فحطّمت كُليًّا كل الأبنية هناك، وكذلك قوارب الرهبان. فإن الدويّ الهائل الذي رافق هذه الكارثة سُمِع حتى في الكاثوليكون (الكنيسة الرئيسيَّة) للدير، فاندفع الآباء مذعورين نحو الأرسَنا ليواجهوا المشهد المرقّع. وبضياء القمر المنعكس تبيّن لهم أنَّ جدارًا واحدًا من بين الأبنية ظلَّ قائمًا، ذلك الذي كانت عليه أيقونة والدة الإله. وما إن تسلّموا الأيقونة بأيديهم حتى هوى الجدار الأخير.

وفي غمرة حيرهم من سقوط الجدار، شرعوا بالبحث عن العامل ثيودوروس. فوجدوه على بُعد خمسين (٥٠) مترًا تقريبًا، ما يزال نائمًا على فراشه، وقد وُجد ملفوفًا داخل البطّانية التي كان ينام فيها، سليمًا تمامًا، لأنّه بمعجزة من السيّدة والدة الإله، نُقل بعيدًا عن الكارثة المروّعة. وعندما سألوه إن كان قد شعر بتلك الكارثة الرهيبة، أجابهم بأنّه لم يفهم شيئًا، سوى ألم كان يشعر به في أعلى فخذه. وقد نسب الآباء هذه الأعجوبة إلى الأيقونة القديمة لوالدة الإله. وفي اليوم التالي، أُقيم زُيَّاحٌ تكريمًا لوالدة الإله، ونُقلت الأيقونة إلى الكاثوليكون (الكنيسة الرئيسيّة) في الدير المقدّس. ومنذ ذلك الحين تتكوم كأيقونة عجائبية.

ملحوظة: تؤكّد خدمة المراحل القمرية الرسميَّة لدى الموصد البحري الأمريكي: United States Naval Observatory (USNO) الأمريكي: ١٦-١٥ (١٥٩١ وقع في منتصف الشهر (١٦-١٦ ديسمبر الوقت العالمي المنستق UTC وأنَّ ليالي ١٩-١٩ ديسمبر كانت أحدبًا متناقصًا عالي الإضاءة (القمر الأحدب المتناقص هو القمر الذي يكون مضيئًا بنسبة كبيرة (مثلاً ٩٠٪ أو ٨٠٪)، لكن النقصان بدأ يظهر بعد اكتمال البدر.). وقد بلغت نسبة إضاءة القمر في ليلة ١٨ ييسمبر ١٩٩١ (سهرانية عيد القديس نيقولاوس) نحو ١٩٩٥٪ من مسطحه، ما جعل المشهد يبدو فعليًا كأنه تحت ضياء بدر كامل.

## والدة الإله الحنونة على العرش

إنّ هذه الأيقونة الجليلة لوالدة الإله هي أيقونة محمولة، وهي معلّقة على العمود الرخامي الأيسر للكاثوليكون (الكنيسة الرئيسيّة) للدير. يبلغ طولها ١,١٧ م، وعرضها ١,٨٠ م، وسماكة خشبها ٣٠,٠ م. وقد رُسمت بتقنية التيمبرا على الخشب رتقنيَّة التيمبرا (Tempera) هي من أقدم أساليب الرسم، استُخدمت كثيرًا في الأيقونات والجداريات قبل انتشار الألوان الزيتيَّة.). وفوق الوجوه المقدّسة كما وعلى جانبيها مُصوَّران الكاروبيم والسيرافيم.

تجلس والدة الإله على العرش بجلالٍ عظيم، وتفرض حضورها بتعبير وجهها الإلهي البهيّ الجمال. ولعلّ ذلك هو السبب في اعتبارها من أكثر الأيقونات تعبيرًا وجمالًا في الجبل المقدّس. وتحمل الطفل يسوع على ركبتها اليمنى. وهي تُمسكه بيدها اليمنى. أمّا هو فيبارك بيده اليمنى، بينما باليسرى يحمل درجًا ملفوفًا (مخطوطًا على هيئة دُرج أو لفافة)، يرمز إلى حكمة الله العميقة المسترة. وعلى جانبي عرش والدة الإله، فوق الأعمدة، تتقد مبخرة مُشعّة باللهيب. وفي أسفل الأيقونة كُتبت العبارة: «رُسمت بيد يوحنا ماكسيموس، سنة ١٧٦٣».

وعن هذه الأيقونة بالذات كتب ديدرون عالم الآثار الفرنسي الشهير سنة ١٨٣٩ قائلًا: «إنّ ملامحها متَّسمة بالوداعة، كما هي ملامح العذراء التي رسمها كوريتسو (رسّام إيطالي من القرن السادس عشر)». ولعل هذه الملاحظة من ديدرون تشير إلى تأثّرها بالأسلوب الغربي في الرسم.

اليوم، هي مكسوّة برهميص» من الفضة المموّهة بالذهب (غلاف أيقونة) ومغطاة بالزجاج لأجل الحماية من أضرار الزمن. وقد صُنعت هذه الكسوة في روسيا سنة ١٨٥٣.

## المصدر: أرشيف دير إيسفاغمينو المقدس

يحتوي الدير على معلومات قيّمة وبالغة الأهميَّة، ستعمل جمعية «نور المسيح» على نشرها في وقت لاحق. وإذ يُعتَبَر دير إيسفاغمينو من أشدّ الأديرة في حبل آثوس، تمسُّكًا بالروميّة الأرثوذكسيّة، فقد كُتِبَ هناك الشعار الشهير:

«إمّا الأرثوذكسيّة الأصيلة، أو الموت!» «ἢ Ὀρθοδοξία, ἢ θάνατος» «إي أرثوذُكسيًا ، إي ثاناتوس».

# H μεγαλοπρέπεια του εικονοστασίου, τα ιερά κειμήλια και η θαυματουργή εικόνα والأيقونة العجائبية لدير إيسفاغمينو



# Σπάνιο κειμήλιο της Ιεράς ΜΟΥής Εσφιγμένου ذخائر مقدَّسة نادرة ـ دير إسفاغمينو العامر والمقدَّس





- ١) الصليب الكريم المحيى
- ٢) الشهيد في الكهنة أرمولاوس
  - ٣) الشهيد خرالمبوس
  - ٤) القديس يوحنا الذهبي الفم
- و) القديس بنديليمون الطبيب الشافي
  - ٦) القديس غريغوريوس پلاماس
  - ٧) أثناسيوس بطريرك القسطنطينية
- الذراع الأيمن للقديس الجديد الشهيد بالنسك أغاثانجيلوس الإسفيغميني.
- ٩) الساق اليمنى للقديس الجديد الشهيد بالنسك أغاثانجيلوس الإسفيغميني.
  - ١٠) هامة الشهيد أغثانچيلوس
  - ١١) القدم اليُسرى للقديسة مريم المجدلية
    - ۱۲) هامة الرسول يعقوب بن حلفي
    - ۱۲) قطعة من هامة القديس بارثينيوس
  - ١١٤) القديسة الجديدة الشهيدة أرخوري (أرغيري)
    - ١) القديس نكتاريوس أسقف المدن الخمس
      - ١٦) القديسة الشهيدة مارينا.
    - ۱۷) القديس نكتاريوس أسقف المدن الخمس









- ١٨) القديس جوارجيوس اللابس خُلَّة الظفر
- ٩ ) القديس استيفانوس أوَّل الشهداء
- ٢) القديس الشهيد تريفون
- ٢١) القديسة الشهيدة كيرياكي .
  - ۲۲) القديس الشهيد ماماس
- ۲۳) القديس الشهيد بالنسك
- نيقولاوس الذي في فونينوي، تساليا

القديس الشهيد أغثانچيلوس هو أحد قديسي الدير وعددهم ثمانية شهداء

القديس غريغوريوس پالاماس – رئيس دير إيسفاغمينو، ورئيس أساقفة تسالونيكي قال مناجيًا العذراء:

## «يا والدةَ الإله، لا تتري نفسي في بحرِ حزني، بل كوني تعزيتي حتى النهاية».

لقد اختبر في حياته عُمق الألم والضيقات، لكنه في الوقت نفسه أدرك أعجوبة الحنان الأموميّ الذي لا يُسبرُ غَوْرُه لوالدةِ الإله. إنّه لا يتوجّه إليها كمجرّد رمز أو فكرة، بل كأمّ حيّة حاضرة، تمسك بيد أبنائها في وسط بحر هذا العالم، حتّى تعبر بهم إلى ميناء الخلاص.

## «الآن، إذ أنزل نفسي في بحر أحزاني»:

الحياة ليست دائمًا سهلة، فالأمواج ترتفع والرياح تعصف، وأحزان هذا الدهر كثيرًا ما تثقل كاهلنا. لكن البحر ليس مكان الهلاك فقط، بل هو أيضًا مكان الإيمان. هناك، في العمق، يصرخ القلب من ضعفه، وهناك تشرق قوّة المسيح بواسطة شفاعة أمّه الطاهرة.

## «وأستدعى حنان والدة الإله»:

إنّما صلاة طفل صغير يلجأ إلى صدر أمّه. القديس غريغوريوس لم يستدع قوّته الخاصة، ولا حكمته اللاهوتيّة، بل استدعى محبّة العذراء. هنا نتعلّم أنّ الله أعطانا والدة الإله ملجأ دائم، فهي المملوءة

نعمة، التي قالت للعرس في قانا الجليل: «مَهْمَا قَالَ لَكُمْ فَافْعَلُوهُ» (يوحنا ٢: ٥). فحنانها يقودنا دومًا إلى الطاعة للمسيح.

## «أرجو أن نكون معي، لتعزّيني وتخفّف عني حتى النهاية»:

المحبة الحقيقيَّة لا تتركنا في منتصف الطريق. العذراء لا ترافقنا فقط لحظة الصلاة، بل حتى النهاية. إخّا تسير مع الكنيسة ومع كل نفس مؤمنة حتى آخر نسمة، حتى آخر صراع، حتى باب الملكوت.

ألا نحتاج نحن أيضًا أن نصرخ من أعماق قلوبنا: «يا والدة الإله، يا رجاء اليائسين، يا تعزية الحزاني، يا نجاة الغارقين، كوني معنا»؟

فلنحفظ هذه الكلمات كوصية حيّة: لا تدعوا أحزانكم تغرقكم، بل اجعلوها سببًا للجوء أعمق إلى العذراء مريم. وحين نُلقي بأنفسنا في بحر الرَّجاء بشفاعتها، نجد أنّ المسيح يمدّ يده ليُخرجنا من المياه، كما فعل مع بطرس عندما بدأ يغرق بسبب شكّه.

إنّ محبّة العذراء ليست بديلة عن محبّة المسيح، بل هي ذراعاها الأموميّتان اللتان تحتضنانا لتقرّبنا أكثر من ابنها الإلهي. لنردّد مع القديس غريغوريوس بالاماس:

«يا والدة الإله، لا تتركي نفسي في بحر حزني، بل كوني تعزيتي حتى النهاية».



عيد الحبل بالقديس يوحنا المعمدان تحتفل به الكنيسة في ٢٣ أيلول شرقي الواقع في ٦ تشرين أوَّل غربي، حين بشَّر الملاك جبرائيل زكريا الكاهن بأن زوجته أليصابات ستحبل بالابن الموعود، الذي سيكون السراج المضيء أمام المسيح.

## من أقوال الآباء القديسين عن الحبل بيوحنا المعمدان:

## ١) القديس يوحنا الذهبي الفم

«الذي أُعلن عنه قبل أن يُولد، لم يأتِ إلى العالم كإنسان عادي، بل كملاك في الجسد. الحبل به كان بداية إنارة للعالم، لأنّه سبق فأعلن مجيء المسيح».

## ٢) القديس أفرام السرياني

«في الحبل بيوحنا، امتلأت أليصابات من الرُّوح القُدُس، كما امتلأ هو في بطنها. هو لم ينتظر الولادة ليبشِّر، بل وهو جنين سجد للجنين الذي في البتول».

## ٣) المغبوط أغسطينوس

«يوم حُبل بيوحنا كان يوم فرح للكنيسة كلها، لأنّ الذي يهيّئ ﴿ أُمُّهِ يَمْتَلِئُ مِنَ الرُّوحِ الْقُدُسِ.» (لوقا ١: ٥٠).

الطريق للمسيح قد دخل إلى الوجود. لم يُعطَ له أن يسبق المسيح بالميلاد فقط، بل سبق فشهد له وهو بعد في الأحشاء».

## ٤) القديس غريغوريوس النيصصي

«لقد كان الحبل بيوحنا علامة على أنّ الناموس والأنبياء يسلّمون البشارة للعهد الجديد. من بطن أليصابات بدأ صوت السابق يُسمع، ليهيّئ القلوب لجيء الكلمة».

## ٥) القديس كيرلس الإسكندري

«يوحنا هو الحدّ الفاصل بين العهدين. فكما أنّه حُبل به بطريقة عجيبة من امرأة عاقر، كذلك المسيح سيُحبل به بطريقة أعجب، من عذراء. الأوّل يهيّئ، والآخر يخلّص».

«الحَبَلُ بِيُوحَنَّا ٱلْمَعْمَدَانِ هُوَ بَدَايَةُ ٱلتَّدْبِيرِ ٱلْجَدِيدِ. فَكَمَا أَنَّ وِلادَتَهُ مِنْ عَاقِرٍ أَظْهَرَتْ قُدْرَةَ ٱللهِ، كَذَلِكَ كَانَ وُجُودُهُ فِي ٱلْبَطْنِ شَاهِدًا لِلْمَسِيحِ ٱلَّذِي سَتَلِدُهُ ٱلْعَذْرَاء. هَذَا مَا أَعْلَنَهُ ٱلْقِدِّيسُ لُوقَا ٱلْبَشِيرُ.»:

«لأَنَّهُ يَكُونُ عَظِيمًا أَمَامَ الرَّبِّ، وَخَمْرًا وَمُسْكِرًا لاَ يَشْرَبُ، وَمِنْ بَطْنِ أُمِّهِ يَمْتَلِئُ مِنَ الرُّوحِ الْقُدُسِ.» (لوقا ١: ١٥).

# سيرة المديس نكتاريوس العجائبي

رُمنِ سوئوهر السره الخس خوندروبولوهر

## الجزء الخامس - تتمة

أَنْهَى هَذِهِ الْأَسْطُرَ الْأَخِيرَةَ بِحُزْنِ عَمِيقٍ: «مُؤَسَّسَةٌ ثَقَافِيَّةٌ...». هَلْ كَانَ بِاسْتِطَاعَتِهِ أَنْ يَفْعَلَ شَيْقًا آخَرَ؟ وَإِلَّا، فَمَاذَا يَفْعَلُ لِحِمْلِ الصَّلِيبِ الَّذِي تَفْرِضُهُ عَلَيْهِ مُعَارَضَةُ أُسْقُفٍ أُرثُودُكُسِيِّ مَهُوسٍ؟ لَوْ كَانَ الْأَمْرُ يَخُصُّهُ مُعَارَضَةُ أُسْقُفٍ أُرثُودُكُسِيِّ مَهُوسٍ؟ لَوْ كَانَ الْأَمْرُ يَخُصُّهُ وَحْدَهُ، لَمَا كَانَ الْوَضْعُ حَطِيرًا، فَإِنَّ «الجِّبَالَ مُعْتَادَةٌ عَلَى التُّلُوجِ». وَلَكِنْ حَوْلَهُ بَحْمُوعَةٌ مِنَ النِّسَاءِ اللَّوَاتِي عَلْى التُّلُوجِ». وَلَكِنْ حَوْلَهُ بَحْمُوعَةٌ مِنَ النِّسَاءُ تَرَكْنَ الْعَالَمَ يَقْتَقِدْنَ لِلْحِمَايَةِ، وَلَكِنْ حَوْلَهُ بَعْمُوعَةٌ مِنَ النِّسَاءُ تَرَكْنَ الْعَالَمَ وَلَمُ مُلَوَيَةً مِنَ النَّسَاءُ اللَّوَاتِي وَمُلَدَّاتِهِ، وَلِبِسْنَ التَّوْبَ الْأَسْوَدَ وَحْدَهُ، تَوْبَ التَّوْبَةِ وَالْحُدَادِ السَّعِيدِ.



القديس نكتاريوس العجائيي

كَانَ الرَّبُّ يَرَى وَيَعْرِفُ كَمْ يَتَأَلَّمُ نِكْتَارِيُوسُ لِأَجْلِ الْأُرْتُوذُكْسِيَّةِ الْمُصَابَةِ بِحُرْحٍ بَلِيغ، وَالَّتِي خَانَهَا الْأُمَرَاءُ الَّذِينَ يَحْكُمُونَهَا. فِي ذَلِكَ الْمُصَابَةِ بِحُرْحٍ بَلِيغ، وَالَّتِي خَانَهَا الْأُمْرَاءُ الَّذِينَ يَحْكُمُونَهَا. فِي ذَلِكَ الْمُسَاءِ، وَفِي سَاعَةً مُتَأَخِّرةٍ تَقْرُبُ مِنْ مُنْتَصَفِ اللَّيْلِ، ثَحَاوَرَ نِكْتَارِيُوسُ طَوِيلًا مَعَ وَالِدَةِ الْإِلَهِ.

«سَيِّدَتَنَا، هَا هِيَ مُشْكِلَةٌ أُخْرَى تُقْلِقُنِي وَتُعَذِّبُ نُفُوسَ الرَّاهِبَاتِ. إِنَّ مُسْتَقْبَلَنَا مُعَلَّقٌ بِخَيْطٍ رَفِيعٍ. أَنْتِ تَتَنَازَلِينَ دَائِمًا لِتُعْدِقِي عَلَيَّ نِعَمِكِ فِعَمَكِ. وَأَنَا الشَّقِيُّ، مَاذَا يُمْكِنْنِي أَنْ أَهْبَكِ فِي مُقَابِلِ جَمِيعِ نِعَمِكِ التَّمِينَةِ لِلْعَايَةِ؟ بَعْضُ الْأَبْيَاتِ، وَبَعْضُ الْأَناشِيدِ الْمُتَواضِعَةِ الشَّوْدَاءِ، وَلَكِنِي أَثِقُ بِبَسَاطَةٍ أُمُومَتِكِ، وَأُدِيرُ نَظَرِي عَنْ جَمِيعِ الْغُيُومِ السَّوْدَاءِ، وَلَا أَفْقِدُ الشَّجَاعَةَ. صَلِّي مِنْ جَدِيدٍ لِسَيِّدِ الْكُلِّ الَّذِي هُو النَّكُ لِلَّ النَّكُلِّ اللَّذِي هُوَ النَّكُو، لِكَيْ لَا يُدِيرَ نَظَرَهُ عَنْ هَذَا الْمَحْهُودِ التَّافِهِ. عَلَى الْأَقَلِّ بِسَبَبِ أَلَى هَذِهِ النَّفُوسِ الْبَسِيطَةِ. فَإِنِي أَعْتَقِدُ بِأَنَّ لَمَا مَنْزِلَةً أَكْثَرَ رِفْعَةً عِنْدَهُ أَلَى هَذِهِ النَّفُوسِ الْبَسِيطَةِ. فَإِنِي أَعْتَقِدُ بِأَنَّ لَمَا مَنْزِلَةً أَكْثَرَ رِفْعَةً عِنْدَهُ أَلَى هَذِهِ النَّفُوسِ الْبَسِيطَةِ. فَإِنِي أَعْتَقِدُ بِأَنَّ لَمَا مَنْزِلَةً أَكْثَرَ رِفْعَةً عِنْدَهُ

مِنَّا خَيْنُ الرِّجَالِ الَّذِينَ يُقَالُ إِنَّنَا مُتَعَلِّمُونَ».

وَعِنْدَمَا أَنْهَى هَذِهِ الْمُنَاجَاةَ الْمُتَوَجِّعَةَ، الْتَفَتَتْ عَيْنَاهُ يَنْظُرَانِ إِلَى الْعَذْرَاءِ الْكَلِّيَّةِ الْقَدَاسَةِ ذَاتِ الْمَنْظَرِ الْعَذْبِ، وَكَالْعَادَةِ شَعَرَ الْقَدَاسَةِ ذَاتِ الْمَنْظَرِ الْعَذْبِ، وَكَالْعَادَةِ شَعَرَ بِالإطْمِئْنَانِ وَالإرْتِيَاحِ الْعَمِيقِ. لَقَدِ انْتَهَتْ هَذِهِ الْمُنَاجَاةُ كَحِوَارٍ، إِذْ كَانَتْ ثِقَتُهُ بِالْخُصُولِ عَلَى الْمُنَاجَاةُ كَحِوَارٍ، إِذْ كَانَتْ ثِقَتُهُ بِالْحُصُولِ عَلَى مُوافَقَةٍ سِرِّيَّةٍ وَمُبَارَكَةٍ تَتَضَاعَفُ فِي سَرِيرَتِهِ كُلَّ لَكَظَةٍ.

وَفِي الْيَوْمِ التَّالِي، وَبَعْدَ خِدْمَةٍ لِيتُورْجِيَّةٍ مَلِيئَةٍ بِالْخُشُوعِ شَارَكَ فِيهَا مَا لَا عَدَّ لَهُ مِنَ الْمَلَائِكَةِ وَرُؤَسَاءِ الْمَلَائِكَةِ، اسْتَدْعَى إِلَى مَكْتَبِهِ جَمِيعَ

الرَّهِبَاتِ: «أَعْضَاءُ الشَّرِكَةِ الْمُقَدَّسَةِ»، كَمَاكَانَ مِنْ عَادَتِهِ أَنْ يَدْعُوهُنَّ. وَإِذْ نَظَرَ إِلَيْهِنَّ بِابْتِسَامَةٍ عَذْبَةٍ، هَادِئَةٍ وَمَلِيئَةٍ بِالْإِيمَانِ، قَالَ لَمُنَّ:

لقَدْ كَتَبْتُ إِلَى الْمِتْرُوبُولِيتِ مَا يَجِبُ أَنْ أَكْتُبَ. فَلَا تَجْزَعْنَ، بَلْ تَابِرْنَ عَلَى التَّوْبَةِ وَالْأَعْمَالِ الْحُسَنَةِ بِفَرَحٍ وَثِقَةٍ. خَنْ نُوْمِنُ بِاللهِ الْحَيِّ وَالْكَامِلِ النَّذِي لَا يَخْفَى عَلَيْهِ أَمْرٌ. فَإِذَا سَمَحَ بِالتَّجَارِبِ، فَذَلِكَ لِإِثْمَامِ مُهِمَّةِ خَلَاصِنَا، فَتَأَكَّدُنَ مِنْ هَذَا. وَالْآنَ عُدْنَ إِلَى أَعْمَالِ الْفَضِيلَةِ، وَلْتُتَابِعْ كُلِّ مِنْكُنَّ مُهِمَّتَهَا. وَلْيَكُنْ أَمَامَ عُيُونِكُنَّ دَائِمًا مِثْلُ الرَّسُولِ بُولُسَ كُلُّ مِنْكُنَّ مُهِمَّتَهَا. وَلْيَكُنْ أَمَامَ عُيُونِكُنَّ دَائِمًا مِثْلُ الرَّسُولِ بُولُسَ عُلْمَةِ السِّحْنِ فَلْنُشِدْ الرَّبِ مَا كَانَا فِي ظُلْمَةِ السِّحْنِ فَلْنُنْشِدْ وَشِيلَا فِي وَسَطِ جَوَارِهِمَا، عِنْدَمَاكَانَا فِي ظُلْمَةِ السِّحْنِ . فَلْنُشِدْ مَثْلُ اللَّيْلَةِ الَّتِي لَا قَلْمُ اللَّهُ اللَّيْلَةِ الَّتِي لَا اللَّيْدَةِ الْتِي لَا اللَّيْلَةِ اللَّي لَا اللَّيْلَةِ الَّذِي لَوْمِنَ اللَّهُ اللَّيْلَةِ اللَّي لَا اللَّيْلَةِ الَّذِي لَا اللَّيْلَةِ الَّذِي لَا اللَّيْلَةِ الَّذِي لَا اللَّيْلَةِ الَّذِي لَا اللَّهُ اللَّيْلَةِ الَّذِي لَا اللَّيْلَةِ اللَّي لَا اللَّيْلَةِ اللَّيْلَةِ اللَّهُ اللَّيْلَةِ اللَّي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْلَةِ اللَّيْلَةِ الْمُنْ الْمُعْمَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْمَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ اللِيْلُهُ الْمُعْلِقِ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْمَالُ اللَّهُ اللْمُعْلُ اللَّهُ اللْمُعْمُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِيْ

يتبع في العدد القادم

# وَ الْقَدِّيسُ نِكْتَارِيُوسُ - شِفَاءٌ عَجِيبٌ لِلْغَايَةِ ﴿ اللَّهَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

«وَلْيَكُنِ الرَّبُّ مَعَكُنَّ».

فِي الْغُوْفَةِ الثَّانِيَةِ مِنَ الطَّابِقِ الثَّانِي، هُنَاكَ فِي مُسْتَشْفَى «أَرِيتَايِيُو»، حَيْثُ أَسْلَمَ القَدِّيسُ نِكْتَارِيُوسُ أَنْفَاسَهُ الأَحِيرَة، يَشْتَعِلُ الْيَوْمَ بِاسْتِمْرَارٍ قِنْديلٌ أَمَامَ أَيْقُونَتِهِ الْمُكَرَّمَةِ.

يَمُّوُ يَوْمِيًّا مِنْ هُنَاكَ جَمْعٌ غَفِيرٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ، وَلا سِيَّمَا الْمَرْضَى، الَّذِينَ يَقِفُونَ قِلِيلًا وَيَتْرُكُونَ فِي صَمْتٍ أَنَّاتٍ قُلُوكِمِمْ كَابْتِهَالٍ حَارٍّ خُوْ هَذَا الْقَدِّيسِ الْمُحِبِّ لِلْبَشَرِ.

وَيَبْدُو أَنَّهُ يُصْغِي إِلَيْهِمْ، إِذْ يُمْنَحُونَ الشَّجَاعَةَ بِنَظَرَاتِهِ الْمُشْرِقَةِ، وَيُتَدُّونُ الشَّجَاعَةَ بِنَظَرَاتِهِ الْمُشْرِقَةِ، وَيُقَوَّى إِيمَانُهُمْ، وَيُذَكِّرُهُمْ أَنَّهُ هُوَ نَفْسُهُ قَدْ تَأَ لَمَّ نَفْسِيًّا وَحَسَدِيًّا، وَلَكِنَّهُ كَانَ دَائِمًا يَسْتَمِدُّ قُوَّنَهُ مِن اتِّصَالِهِ الْمُسْتَمِرِّ بِاللهِ.

إِنَّ مُعْجِزَاتِ قَدِّيسِنَا كَثِيرةٌ، وَقَدْ كُتِبَتْ عَنْهَا لَجُلَّدَاتٌ كَامِلَةٌ. وَسَأَذْكُرُ وَسَأَذْكُرُ قِصَّةً وَاحِدَةً مُمْلُوءَةً بِ«حُضُورِهِ» وَتَدَخُّلِهِ، حَدِيثَةً نِسْبِيًّا، كَانَتْ سَبَبًا لِيَرَى كَثِيرُونَ مِنْ إِخْوَتِنَا الْبَشَرِ وَيَخْتَبِرُوا إِحْسَانَ رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيح، لِيرَى كَثِيرُونَ مِنْ إِخْوَتِنَا الْبَشَرِ وَيَخْتَبِرُوا إِحْسَانَ رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيح،

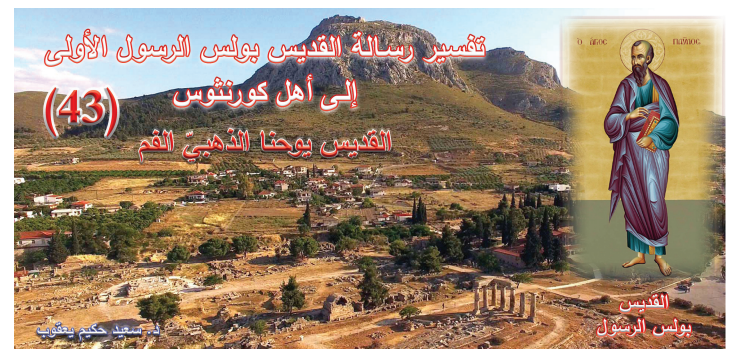
كَانَ ذَلِكَ فِي عِيدِ الْعَنْصَرَةِ، حِينَ أُصِيبَتِ الطِّفْلَةُ بَرْبَارَةُ، ذَاتُ الْعَشَرَةِ أَعْوَامٍ، بِنَزِيفٍ دِمَاغِيٍّ. فَتَمَّ نَقْلُهَا بِسُرْعَةٍ إِلَى مُسْتَشْفَى الأَطْفَالِ «أَغِيَا مُووْمِيًا»، وَخِلَالَ سَاعَتَيْنِ خَضَعَتْ لِعَمَلِيَّةٍ جِرَاحِيَّةٍ أَجْرَاهَا مُدِيرُ قِسْم جِرَاحِيَّةٍ الْجُرَاهَا مُدِيرُ قِسْم جِرَاحَةِ الْأَعْصَابِ، اللَّكْتُورُ بُرُودْرُومُوس. وَبَعْدَ ثَلَاثِ سَاعَاتٍ فَقَطْ جِرَاحَةِ الْأَعْصَابِ، اللَّكْتُورُ بُرُودْرُومُوس. وَبَعْدَ ثَلَاثِ سَاعَاتٍ فَقَطْ

مِنَ الْعَمَلِيَّةِ، أُصِيبَتِ الطِّفْلَةُ بِنزِيفٍ جَدِيدٍ. فَحَضَعَتْ لِعَمَلِيَّةٍ ثَانِيَةٍ، وَلَكِنَّ الأَطِبَّاءَ كَانُوا مُتَحَفِّظِينَ جِدًّا فِي أَيِّ تَوَقُّع مُتَفَائِلٍ.

الْمَمْنُوحَ بِوَاسِطَةِ أَوَانِي النِّعْمَةِ الإِلْمِيَّةِ، أَيْ قِدِّيسِينَا.

خِلَالَ الْعَمَلِيَّةِ الثَّانِيَةِ، تَوَسَّلَ الْوَالِدَانِ إِلَى الْقَدِّيسِ نِكْتَارْيُوسِ أَنْ يُعِينَهُمَا. وَبِالْفِعْلِ، شَعَرَا بِحُضُورِهِ فِي مَرَّاتِ الْمُسْتَشْفَى، وَكَانَ لَدَيْهِمَا الْإِنْطِبَاعُ أَنَّهُ حَاضِرٌ عِنْدَ طَاوِلَةِ الْعَمَلِيَّةِ! انْتَهَتِ الْعَمَلِيَّتَانِ، وَلَكِنَّ الْأَطِبَاءُ أَنَّهُ حَاضِرٌ عِنْدَ طَاوِلَةِ الْعَمَلِيَّةِ! انْتَهَتِ الْعَمَلِيَّتَانِ، وَلَكِنَّ الْأَطِبَّاءَ لَمْ يَتْرَكُوا أَيَّ بَحَالٍ لِلتَّفَاؤُلِ.

يتبع في صفحة ٢٤ - الصفحة الأخيرة



## الإصحاح الخامس: العظة السادسة عشر: (١كوه:٩-١١)

كَتَبْتُ إِلَيْكُمْ فِي الرِّسَالَةِ أَنْ لاَ تُخَالِطُوا الزُّنَاةَ. وَلَيْسَ مُطْلَقًا زُنَاةَ

هذَا الْعَالَم، أُو الطَّمَّاعِينَ، أَو الْخَاطِفِينَ، أَوْ عَبَدَةَ الأَوْثَانِ، وَإِلاًّ فَيَلْزَمُكُمْ أَنْ تَخْرُجُوا مِنَ الْعَالَمِ! وَأَمَّا الآَّنَ فَكَتَبْتُ إِلَيْكُمْ: إِنْ كَانَ أَحَدٌ مَدْغُوٌّ أَخًا زَانِيًا أَوْ طَمَّاعًا ۖ أَوْ عَابِدَ وَثَنِ أَوْ شَتَّامًا أَوْ سِكِّيرًا أَوْ خَاطِفًا، أَنْ لاَ تُخَالِطُوا وَلاَ تُؤَاكِلُوا مِثْلَ هذًا. (١كو٥:٩-١١) ١) وَلأَنَّه قال: ﴿ لَمْ تَنُوحُوا حَتَّى يُرْفَعَ مِنْ وَسْطِكُمُ الَّذِي فَعَلَ هذَا الْفِعْلَ؟» (١ كوه: ٢)، وأيضًا: «نَقُوا مِنْكُمُ الْخَمِيرَةُ الْعَتِيقَةَ» (١ كو ٥٠٠٠)، لذُلك كانوا يعتقدون أنَّه يَجِبُ أنْ يتحنَّبوا كُلَّ الزُّناةِ. فإن كانت خَطيئةُ الزّاني تَمَسُّ كُلَّ مَن لَم يُخطِعْ بَعدُ، فيلزَمُ أَكثَرَ جِدًّا أَن يَتَنَبَّهوا أَن يَبتَعِدوا عن الذين هُم مِن حارج الإيمان. بِمعنى أنَّه لو كان على المرءِ أن لا يَتردَّدَ في أن يَتَجنَّبَ قَريبَه، لأنَّه أتى مِن هذا المَناخ الضَّارِّ، فيَلزَمُ أكثَرَ جِدًّا أن لا يَتردَّدَ في أن يَتَجنَّبَ الآخرين. ولأنُّهُ كان يُشيرُ إِلَى ذلك، فكان عليهم أن يَتَجنَّبوا زُناةَ الأُمَم، ولأنَّ هذا المَسلَكَ وَصَلَ إلى مَأْزِق، فإنَّه مسيَحزَنون أكثرَ جِدًّا. ولِكَي يُصَحِّحَ هذا الفِكرَ يقول: «كَتَبْتُ إِلَيْكُمْ فِي الرِّسَالَةِ أَنْ لاَ تُخَالِطُوا الزُّنَاةَ. وَلَيْسَ مُطْلَقًا زُنَاةً هذَا الْعَالَمِ» (١ كورنثوس٥:٩-١)، وقدِ استَخدَمَ لَفظةَ «مُطلَقًا» كَما لو كان يَطرَحُ أمرًا مَقبولًا.

أي حتى لا يَعتَقِدوا أنَّه لم يُحَدَّدْ لهم هذا الأمر، لأَغَّم كانوا غيرَ كامِلين، ولكي لا يَبدَؤوا في مُمارَسةِ هذا الأمرِ كما لو كانوا كامِلين، فإنَّه يُبَيِّنُ أنَّ هذا المَسلَكَ لا يُمكِنُ إتمامُه بشكلٍ مُطلَق، حتى لو أرادوه، وكانت هذه هي رَغبَتَهم الكامِلة، لأنَّه هكذا كان عليهم أن يَبحثوا عن عالمٍ آخر. ولذلك أضاف: «وَإِلاَّ فَيَلْزَمُكُمْ أَنْ تَخُرُجُوا مِنَ الْعَالَمِ!» (١ كورنثوس٥: ١٠). أَرأيت كيف أنَّه لا يُتَقِّلُ بما هو فَوقَ الطّاقة، وفي كُلِّ مَوضِع يسعى ليس فقط لتحقيقِ المُمكِنِ، بل أيضًا السَّهل وبطريقةِ قانونيّة؟

وكيفَ يكونُ مُمكِنًا لأيِّ إنسانٍ، رَبِّ أُسرةٍ وعضوٍ عامِلٍ في مَدينتِه، أن يَتجنَّب مُخالَطة الزُّناةِ في كُلِّ مكانٍ، في اللحظةِ التي فيها الأَكثريَّةُ هُم مِن الأُمَم؟ لأنَّ زُناةَ الأُمَم، هُم الذين يَدعوهم: زُناةَ العالَم.

«وَأَمَّا الآنَ فَكَتَبْتُ إِلَيْكُمْ: إِنْ كَانَ أَحَدٌ مَدْعُوٌّ أَخًا زَانيًا أَوْ طَمَّاعًا أَوْ عَابِدَ وَثَن أَوْ شَتَّامًا أَوْ سِكِّيرًا أَوْ خَاطِفًا، أَنْ لاَ تُخَالِطُوا وَلاَ تُؤَاكِلُوا مِثْلَ هذَا». إنَّهُ يُلمِّح هنا إلى آخرينَ قد عاشوا في الزِّنا أيضًا. وكيفَ يكونُ مُكِنًا أَن يُصبِحَ شخصًا وَثَنيًّا، أَخًا للمَسيحيِّ؟ كما حدثَ في وقتٍ ما مع السَّامِريِّينَ الذين كانوا أَتقياءَ إلى حدٍّ ما؟ (هذا يَتَّضِحُ من خلالِ مَثَل السَّامِرِيُّ الْصَّالِحِ الذِّي صَنَّعَ إحْسَانًا مَع شخصِ مُلقًى عَلَى جَانَبِ الطَّريقِ، ولم يَكُن يَعرِفُه، لَكَنَّهُ تَعاطَفَ معه إنسانيًّا، وأراد أن يُنقِذَه ويَشفيَ جِراحاتِه)، أيضًا فإنَّهُ يُمَهِّدُ من خلالِ كلِّ ما قالَهُ، للحديثِ عَمَّا ذُبِعَ لِلأوثانِ، والذي كانَ يَنوي طَرحَهُ بعد ذلك. ثُمَّ يَتَحدَّثُ عن الطَّمَّاعينَ، لأنَّهُ كَانَ يُصارعُ ويُجَاهِدُ ضدَّ هؤلاءِ. ولِذلكَ قالَ: «لِمَاذَا لاَ تُظْلَمُونَ بِالْحَرِيِّ؟ لِمَاذَا لاَ تُسْلَبُونَ بِالْحَرِيِّ؟ لكِنْ أَنْتُمْ تَظْلِمُونَ وَتَسْلُبُونَ، وَذلِكَ لِلإِخْوَةِ!» (١ كو٧:٦-٨). وَيُتَحَدَّثُ عَن «السُّكْرِ»، لِأَنَّ هَذَا هُوَ مَا يَنْتَقِدُهُ بَعْدَ ذَلِكَ عِنْدَمَا يَقُولُ: ﴿فَالْوَاحِدُ يَجُوعُ وَالآخَرُ يَسْكُرُ.» (١ كو ٢١:١١)، وأيضًا «الأَطْعِمَةُ لِلْجَوْفِ وَالْجَوْفُ لِلأَطْعِمَةِ» (١ كو ١٣:٦). يقول «شتَّامًا أو خاطفًا»، لِأَنَّ هَؤُلاءِ أَيْضًا كَانُوا يَتَهَكَّمُونَ مِنْ قَبْلُ.

وَبَعْدَ ذَلِكَ يُضِيفُ السَّبَ الَّذِي لِأَجْلِهِ أَيْضًا لَمْ يَمُنَعْ أَنْ يَكُونَ لِلْمَسِيحِيِّينَ عَلاقَاتُ اجْتِمَاعِيَّةٌ مَعَ الْوَتَنِيِّينَ الَّذِينَ يَسْلُكُونَ هَكَذَا، مُبَيِّنًا لَلْمَسِيحِيِّينَ عَلاقَاتُ اجْتِمَاعِيَّةٌ مَعَ الْوَتَنِيِّينَ الَّذِينَ يَسْلُكُونَ هَكَذَا أَيْضًا أَمْرُ أَنَّهُ لَيْسَ فَقَطْ مِنْ غَيْرِ الْمُمْكِنِ أَنْ يُمُنَعَ ذَلِكَ، بَلْ إِنَّ هَذَا أَيْضًا أَمْرُ يَسْتَحِيلُ تَقِيقُهُ: «لأَنَّهُ مَاذَا لِي أَنْ أَدِينَ اللَّذِينَ مِنْ خَارِجٍ؟» (1 كوه: 17). يَسْتَحِيلُ تَقِيقُهُ: اللّه مَاذَا لِي أَنْ أَدِينَ اللّذِينَ مِنْ خَارِجٍ؟» (1 كوه: 17). يَدعو المسيحيِّينَ بالذينَ هُم داخِلُ الإيمانِ، والوثنيّينَ بالذينَ هُم خارِجُ الإيمانِ، كما يقولُ في موضِع آخَرَ: «وَيَجِبُ أَيْضًا أَنْ تَكُونَ لَهُ شَهَادَةٌ حَسَنَةٌ مِنَ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَارِجٍ،» (1 تيموثاوس ٣:٧).

وفي رسالته إلى أهل تسالونيكي، ينصح بنفس النصيحة، قائلًا: «فَسِمُوا هذَا وَلاَ تُحْالِطُوهُ لِكَيْ يَخْجَلَ، وَلكِنْ لاَ تَحْسِبُوهُ كَعَدُوٍّ، بَلْ

أَنْدِرُوهُ كَأَخِ.» (٢ تس ٢:٤١-٥١). لكنّهُ هُنا لا يُشيرُ إلى السّبب، هذا لأنّهُ أرادَ هناك أن يَنصَحَ، أمّا هُنا فلا يُريدُ بعد. فَلَيسَتِ الخطيئةُ هي ذاتما هُنا وهُناك، بل كانت في تِسالونيكِي أقلَّ، لأنّهُ فيما يخصُّ أهل تِسالونيكِي، فقد اتَّهَمَهُم بالكّسَلِ والخُمُولِ، بينما هُنا (أي في حالةِ أهلِ كورِنثوس)، يتَّهِمُهُم بالزِّني وخطايا أُخرى أكثرَ خطورةً. ولو أنَّ أحدًا من المؤمنين أرادَ أن يَذهَب إلى الوَنَيتين، لا يَمنَعُهُ أن يَأكُل مَعهُم، لنَفسِ السَّببِ السّابِقِ. هكذا نَفعَلُ نحنُ أيضًا تجاهَ أبنائِنا وإخوتِنا، نَصنَعُ كلَّ شيءٍ من أجلِهِم، أمَّا من الغُرباءِ فلا غَتَمُّ كثيرًا يهِم. ماذا إذًا؟ هل لا يَهتَمُّ الرَّسولُ بولس بالذينَ هم من خارِج يَهم. ماذا إذًا؟ هل لا يَهتَمُّ الرَّسولُ بولس بالذينَ هم من خارِج عليهم، اتّباعُها، ويَجعَلُهُم مُلتَزِمينَ بالتَّعاليمِ المسيحيَّةِ. إلَّا أَنَّهُ طُوالُ عليهم الله الذي كانوا فيهِ يَزدَرونَ بالإيمانِ، يَعتَبِرُ أَنَّ بُحَرَّدَ الإشارةِ إلى الوقتِ الذي كانوا فيهِ يَزدَرونَ بالإيمانِ، يَعتَبِرُ أَنَّ بُحَرَّدَ الإشارةِ إلى الوقتِ الذي كانوا فيهِ يَزدَرونَ بالإيمانِ، يَعتَبِرُ أَنَّ بُحَرَّدَ الإشارةِ إلى المسيح، لأَناسٍ لم يَعرفوا المسيح بعد، هو أمرٌ لا مَعنَى لَه.

ثم يقول: ﴿ أَلَسْتُمْ أَنْتُمْ تَدِينُونَ الَّذِينَ مِنْ دَاخِل؟ أَمَّا الَّذِينَ مِنْ خَارِجٍ فَاللهُ يَدِينُهُمْ. ﴿ وَا كُو ٥: ١٢-١٣).

ولأنّهُ قال: «مَاذَا لِي أَنْ أَدِينَ الَّذِينَ مِنْ خَارِجٍ؟» (١ كو ٥: ١٢)، وحتى لا يَعتَقِدَ أحدُ أَنّهُ يَترُكُ هؤلاءِ بلا عِقابٍ، يُحُدِّدُ عِقابًا آخرَ، أكثرَ رُعبًا لهُم. هذا ما قالَهُ في ذاتِ الوقتِ، فيُخيفُ أُولئكَ وينصَحُ هؤلاءِ، ويُبَيِّنُ أَنَّ هذا العِقابَ الرَّمنيَّ الحاليَّ، يُنقِذُ من الجحيمِ الأبديِّ وليُبيِّنُ أَنَّ هذا ما أكَّد عليهِ في موضِع آخرَ قائِلًا: «وَلكِنْ إِذْ قَدْ وَالمُستمرِّ. هذا ما أكَّد عليهِ في موضِع آخرَ قائِلًا: «وَلكِنْ إِذْ قَدْ حُكِمَ عَلَيْنَا، نُؤَدَّبُ مِنَ الرَّبِّ لِكَيْ لاَ نُدَانَ مَعَ الْعَالَمِ.» (١ كو ١٣٠٠). وأيضًا يقول: «فَاعْزِلُوا الْخَبِيثَ مِنْ بَيْنِكُمْ» (١ كو ١٣٠٠).

«قد ذَكَرَ أَجزاءً من العَهدِ القَديمِ في نفسِ الوقتِ، فمِن ناحيةٍ تُظهِرُ أَنَّهُم سَيَرَبَحُونَ الكثيرَ جِدًّا، كَأَنَّهُ قد تَمَّ إنقاذُهُم مِن وَباءٍ خَطيرٍ وَخُيفٍ. ومِن ناحيةٍ أُخرى تُعلِنُ أَنَّ مِثلَ هذا العَملِ الذي يَعمَلونَهُ لَم يَكُن شيئًا مُبتَدَعًا، بل إنَّ المُشَرِّعَ الإلهيَّ حَكَمَ بأنَّ هذا المَسلَكَ هو

مسلكٌ صَحيحٌ ومُستقيمٌ، بأن يقطعوا مِن الشَّركةِ أُولئكَ الذينَ يَرتكِبونَ مِثلَ هذه الخَطايا، إلّا أنَّ القَطعَ كان بقسوةٍ في العَهدِ القَديم. أمَّا في العَهدِ الجديدِ فقد أصبَحَ برَأفةٍ وحُنوِّ، ولذلك قد يُعبَّرُ المَرءُ عن حَيرتِهِ وبِشكلٍ مُبَرَّرٍ: تُرى لماذا سَمَحَ المُشَرِّعُ قَديمًا أن يُعاقبَ الخاطئُ ويُرجَم، ولا يَفعَلُ هذا الآن، بل يَقومُ بِقيادَتِهِ إلى التَّوبةِ.». إذًا، لِماذا تُواجَه نَفْسُ الخَطايا قَديمًا بِطَريقةٍ، والآن بِطَريقةٍ أُخرى؟ لِسَبَبَيْنِ:

السَّبَبُ الأُوَّلُ: هو أَنَّ الَّذين أَعَدُّوا أَنفُسَهُم في العَهدِ الجَديدِ لِجِهادٍ كَبيرٍ، كانوا يَحتاجونَ لِطُولِ أَناةٍ أَكثَرَ.

السَّبَ النَّانِي: هو أَنَّ الخُطاةَ الحَالِيِّينَ، في حالَةِ عَدمِ العِقابِ، سَيرَبَحُونَ أَنفُسَهُم بِصُورةٍ أَسهَلَ وهُم مُنقادونَ إلى التَّوبَةِ، بَينَما في العَهدِ القَديمِ سَيتَلَوَّتُونَ بِشُرورٍ كَبيرةٍ، ما دام لا يَزالونَ يَرتكِبونَ نَفسَ الخَطايا. وبالرَّغمِ مِن أَنَّهُم قَد رَأُوا الَّذينَ عُوقِبوا أَوَّلاً، فإنْ لَم يَكُن قَد عُوقِب البَعضُ مِنهُم، لكانوا قَد ارتكبوا مِثلَ هذهِ الخَطايا أكثَرَ.

ولذلك فُرِضَت قَديمًا عُقوبةُ المَوتِ للزّاني والقَاتِلِ على الفَورِ، بَينَما هُنا يُفلِتونَ مِن العِقابِ، لو أَنَّهُم نَقُّوا أَنفُسَهُم بالتَّوبَةِ. لكن يَستطيعُ المَرءُ أن يَرى هُنا أيضًا، أقسَى العُقوباتِ وأَحقَها، لكي يَصيرَ مَقبولًا لَدَى الجَميعِ، أنَّ العَهدَين (القَديمَ والجَديدَ)، قريبانِ مِن بَعضِهما البَعضِ، وأنَّ المُشَرِّع واحِدٌ، وأنَّ هُناك عُقوباتٍ في العَهدِ القَديم، وفي العَهدِ الجَديدِ أيضًا، مُباشِرَةً أو فَوريَّةً، أو عُقوباتٍ تُفرَضُ لِزَمَنِ طَويلٍ بَعدَ المُحالَفَةِ أو العِصيانِ، وعُقوباتٍ لا تُفرَضُ مِرارًا ولا تَكونُ بَعدَ زَمنِ طَويلٍ، بَل أنَّ الله يَكتَفي بالتَّوبَةِ فَقط. فَفي العَهدِ القَديم، بالرَّغمِ مِن أنَّ داؤد قَد وَمَن وقَتَلَ، بَيدَ أَنَّهُ حَلُصَ بالتَّوبَةِ، بَينَما هَلَكَ حَنانِيّا في العَهدِ الجَديدِ، ومُلكَت مَعهُ زَوجَتُهُ، بَعدَما أَحفي جُزءًا يَسيرًا مِن غُنِ حَقلِهِ المُباع. ومِن كَن داؤد قد وإن كانت هذِهِ العُقوباتُ قد زادَت في العَهدِ القَديم، فالعَكسُ قَد وإن كانت هذِهِ العُقوباتُ قد زادَت في العَهدِ القَديم، فالعَكسُ قد حَدَثَ في العَهدِ الجَديدِ، إذ أنَّ الفارِقَ بَينَ الأَشخاصِ، يَدعو إلى الإحتِلافِ في التَّديرِ.

## تتمة - القديس نكتاريوس - من صفحة ٢٢

وَكَانَ مُدِيرُ وَحْدَةِ جِرَاحَةِ الْأَعْصَابِ، الدُّكْتُورُ بْرُودْرُومُوس، حَاسِمًا فِي كَلَامِهِ: «الأَطْفَالُ الَّذِينَ يَتَعَرَّضُونَ لِمِثْلِ هَذِهِ الضَّرْبَةِ، بِنِسْبَةِ فِي كَلَامِهِ: «الأَطْفَالُ الَّذِينَ يَتَعَرَّضُونَ لِمِثْلِ هَذِهِ الضَّرْبَةِ، بِنِسْبَةِ الْعَمَلِيَّةِ، فَإِنَّهُمْ يَمُوتُونَ خِلَالَ ١٠-٠٠ يَوْمًا بَعْدَهَا... وَبِالطَّبْعِ، لَا الْعَمَلِيَّةِ، فَإِنَّهُمْ يَمُوتُونَ خِلَالَ ١٠-٠٠ يَوْمًا بَعْدَهَا... وَبِالطَّبْعِ، لَا مَعَالَيَةِ، فَإِنَّهُمْ عَمُوتُونَ خِلَالَ ١٠-٠٠ يَوْمًا بَعْدَهَا بَعْدَهَا ... وَبِالطَّبْعِ، لَا مَعَالَى الْمُعَلِيَّةِ لِوَظَائِفِ الجُسَدِ إِنْ كُتِبَ هُمْ - مَعَالَى الْمِلاق رَعْمَ ذَلِكَ - أَنْ يَعِيشُوا!!!!».لكن الوالدين لم يفقدا على الإطلاق شجاعتهما وإيماضما.

مَرَّتْ ثَلَاثَةُ أَشْهُرٍ مُنْدُ ذَلِكَ الْحِينِ. الطِّفْلَةُ بَرْبَارَةُ، بِحَسَبِ أَقْوَالِ الْفَرِيقِ الطِّفِيقِ الطِّبِيِّ، كَانَ يَفْتَرِضُ أَنْ تَبْقَى فِي الْمُسْتَشْفَى ثَلَاثَةَ أَشْهُرٍ عَلَى

الْأَقَلِّ، وَلَمْ يَكُنْ مُمْكِنًا تَحْدِيدُ - حَتَّى بِشَكْلٍ تَقْرِيبِيِّ - الْمُدَّةِ اللَّازِمَةِ لِدَّالْفِيزُوثِرَابِيًّا» «العلاج الطَبِيعي» مِنْ أَحْلِ اسْتِعَادَةٍ جُزْئِيَّةٍ فَقَطْ.

لَكِنَّ بَارْبَارُولا الصَّغِيرَةَ أَنْهَتْ عِلاجَهَا الطَبِيعي بِنَحَاحٍ، وَتُتَابِعُ الآنَ دُرُوسَ الصَّفِّ الْخَامِسِ الِابْتِدَائِيِّ مَعَ مُعَلِّمٍ فِي الْمَنْزِلِ لِأَسْبَابٍ نَفْسِيَّةٍ. لَقَدْ صَنَعَ الْقِدِّيسُ نِكْتَارِيُوسُ مُعْجِزَةً أُخْرَى.

وَاخْتِتَامًا لِهَذِهِ الشَّهَادَةِ الصَّغِيرَةِ، لِمَحْدِ اللهِ، أَذْكُرُ كَلِمَاتِ أَحَدِ أَطِبَّاءِ وَحْدَةِ الْعِنَايَةِ الْفَائِقَةِ فِي مُسْتَشْفَى الْأَطْفَالِ، حِينَ سُئِلَ إِنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ:

- «أُؤْمِنُ بِاللهِ لِأَنِّي أَرَاهُ هُنَا فِي الدَّاخِلِ كُلَّ يَوْمٍ!!!».

توزّع هذه المجلة مجانًا

جمعية نور المسيح

المحرّر المسؤول: شامخشيبون-سكرتير جمعية نور المسيح

كفركنا - الشارع الرئيسي - ص . ب . ٦١٩ e-mail: light\_christ@yahoo.com http://lightchrist.org/bulletins.html

لدعم نشاطات الجمعية تُقبل التبرعات مشكورة في بنك العمال فرع الناصرة ، حساب رقم:

IBAN: IL480127260000000111122