

### محتويات العدد

| الكنيسة الرُّومية                          | 2  |
|--------------------------------------------|----|
| كلمة غبطة البطريرك ك.ك.<br>ثيوفيلوس الثالث | 3  |
| عجائب العذراء                              | 4  |
| المسيح ويوحنا المعمدان                     | 5  |
|                                            | 6  |
|                                            | 7  |
| الصوم - باسيليوس الكبير                    | 8  |
|                                            | 9  |
|                                            | 10 |
|                                            | 11 |
| أحد الأرثوذكسيّة                           | 12 |
|                                            | 13 |
|                                            | 14 |
| سيرة القديس نكتاريوس                       | 15 |
| الإيمان القويم — الذهبي الفم               | 16 |
| ضدّ العِرافة والسِّحر                      | 17 |
| خطاب نافع للنفس                            | 19 |
|                                            | 19 |
|                                            | 20 |
| الفرق بين كنيسة الرُّوم والبابا            | 22 |
|                                            | 23 |
| العظات الثماني عشرة                        | 24 |
| عن المعمودية                               |    |

#### توزّعُ هذه المجلة مجانًا جمعية نور المسيح

كفركنا – الشارع الرئيسي – ص . ر

في بنك العمال فرع الناصرة ، حـ

e-mail: light\_christ@yahoo.com

# الكنيسة الرومية الأرثوذكسية المقدسه يقودها السيد المسيح بروحه القدوس

#### القديسة والدة الإله الدائمة البتوليَّةِ مريم:

لله يَكُن التحسُّد عملَ الله وحده، بل حصَلَ أيضًا بداعي إرادة العذراء وإيمانها. (القديس نيقولا كاباسيلاس).

† مَنْ لا يقبَل القدّيسة مريم على أنَّها والدة الإله فهو مفصولٌ وغريبٌ عن الله. (القديس غريغوريوس اللاهوتي).

† إِنْ كَانَ رَبّنا يسوع المسيح إلهًا، فَلِمَ لا تكون العذراءُ القدّيسةُ التي ولدته والدة الإله؟ ثمَّ أنَّ هذا المعتقد قد نقله إلينا الرُّسل الإلهيُّون، حتَّى ولو لم يأتوا على ذكر هذه الصفة (THEOTOKOS) (ثيوطوكوس). إذ حالمًا يقبل المرءُ بألوهيّة المولود من العذراء القدّيسة، لا يَصعُب عليه من ثمَّ القبول بتلك التي ولدته على أنَّها والدةُ الإله، كما ولا يَصعُب عليه مُناداتها بحذا الاسم؛ بل ومن الطبيعي أن يعترف بذلك. (القديس كيرللس الإسكندري).



† إِنْ كَانَ أَحَدٌ لا يعترف بأنَّ عمّانوئيل هو الله حقًا، وأنَّ العذراء القدِّيسة من ثمَّ هي أم الله، فليكن مُبسَلًا. (القديس كيرللس الإسكندري).

ليسَ في وسع أحدٍ أن يفهم معنى إنجيل يوحنا ما لم يتَّكِيءْ على صدر يسوع أولًا، ويقبل من يسوع لل أن تكون مريمُ أمَّه هو أيضًا. (العلَّامة أوريجانيس).

† ما من إنسانٍ قادرِ أن يتَّخذ الله أبًا له إنْ لم تَكُن الكنيسة أمَّه. (القديس كبريانوس القرطاجي).

† الكنيسة هي فردوسٌ أرضيٌ فيه يسكن الإله الفائق السموِّ ويتمشَّي. (القديس جرمانوس).

تُناشد جمعيّة نور المسيح الكهنـة وجميع المؤمنين قُرَّاء هذا الإعلان، بإرسال موقع الجمعية لأكبر عددٍ ممكن من الأشخاص من خلال شبكات التواصل، ليتسنّى للراغبين في قراءة نشرات الآحاد والمجلَّة الشهريّة، وخاصة لدى الأخوة في المملكة الأردنيّة الهاشميّة، في ظلّ هذه المرحلة مرحلة انتشار ڤيروس الكورونا. وكما قال ربّنا يسوع المسيح: «وَمَنْ سَقَى أَحَدَ هؤُلاَءِ الصّغَار كَأْسَ مَاءٍ بَارِدِ فَقَطْ بِاسْمِ تِلْمِيذِ، فَالْحَقَّ أَقُولَ لَكُمْ إِنَّهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَهُ». (مت ١٠: ٢٤)

تتمنى جمعيّة نور المسيح لجميع المؤمنين حياة روحيّة وجسديّة سليمة. http://lightchrist.org/bulletins.html



# كلمة حاجب الغبطة بطريرك المدينة المهدّسة أورشليم

## كيريوس كيريوس تيوفيلوس التالت بمناسبة عيد شفيعه القديس الشهيد ثيوفيلوس الذي مع الشهداء الأربعين ٢٨ –٣ - ٢٠٢٠

« لقد احتمل الشهداء القديسون الآلام الحاضرة بشجاعة لفرحهم بالخيرات المرجوة. يقول بعضهم لبعض ألعلنا ننزع عنا أثوابًا، لا بل إنما نخلع الإنسان العتيق، الشتاء قاس لكن الفردوس حلوٌ لطيفٌ. دنق الجليد أليمُ (دنق الشيء: استقصاه، بلغ غايته) ولكن النعيم لذيذً فلا نجزعن ولا نُثْنِيَنَّ عزمًا يا رفقاء في الجندية. بل لنصبرن على الضَّيْم قليلًا فَنُتَوَّج بأكاليل الظفر من لدن المسيح الإله مخلص نفوسنا.»

سعادة القنصل العام لدولة اليونان السيد أيها الآباء الأجلاء والإخوة المحترمون،

خريستوس سفينوبولس المحترم أيها الزوار المسيحيون الحسنو العبادة،

يُعلِّم القديس يوحنا الدمشقى عن نفوس القديسين الأبرار: إن الله حياةً ونورٌ. ومن هُم بين يديه هم في الحياة والنور، فقد استند في تعليمه على قول الكتاب الإلهي: «أُمَّا نُفُوسُ الصِّدِّيقِينَ فَهِيَ بِيَدِ اللهِ، فَلَا يَمَسُّهَا الْعَذَابُ.» (حك ١:٣). وأيضًا: «كَرِيمٌ بَيْنَ يَدَي الرَّبِّ مَوْتُ أَبْرَارِهِ.» (مز ١١٥: ٥).

حقًا إنه كريمٌ في يَدَي الرَّبِّ موت أبراره، ومن بين هؤلاء الأبرار من تُكرمهم كنيستنا المقدسة هم الشهداء القديسون العظماء الأربعون شهيدًا، والقديس ثيوفيلوس المستشهد معهم في بحيرة سبسطية. الذين لم يجزعوا من وعيد وتهديدات مضطهديهم، ولا من التعذيبات بل تسلحوا بالسِّلاح الإلهي، صليب المسيح كما يقول مرنم الكنيسة: «أيها القديسون الشهداء كيف لا نتعجّب من جهاداتكم لأنكم بجسم فان، قهرتم الأعداء الذين لا أجسام لهم، ولم يُهوّلكم وَعيدُ المغتصبين، ولا أرهبتكم صدمات التعذيب فبالحقيقة تمجدتم بواجب من المسيح المانح نفوسنا عظيم الرحمة.»

لقد تمجَّد القديسون الأربعون شهيدًا باستحقاق من المسيح، وذلك لأنهم التهبوا غيرةً ليس من أجل محد الناس، بل من أجل أن يُظهروا مجد الله الآب، كما يقول القديس يوحنا الإنجيلي: «وَالْكَلِمَةُ صَارَ جَسَدًا وَحَلَّ بَيْنَنَا، وَرَأَيْنَا جَعْدَهُ، جَعْدًا كَمَا لِوَحِيدٍ مِنَ الآبِ، مُمْلُوءًا



نِعْمَةً وَحَقًّا.» (يو ١٤:١)، لهذا فقد أهمل الجندية العالمية هؤلاء مجاهدو الرَّبّ المغبوطون الأربعون وكرزوا بالمسيح الإله الحي الذي أشرق في قلوبهم نور معرفة مجد الله الآب في شخص المسيح.

إن هذه الشهادة، شهادة مجد الله الآب في ابنه الوحيد ربنا يسوع المسيح التي يُكرز بما إلى الأبد من موقع الجلجلة، ومن مكان موته ودفنه الثلاثي الأيام في كنيسة القيامة المقدسة. هذه الشهادة التي تَمَثَّلَ واقتدى بها جميع شهداء المسيح ومن نُعيِّد لهم اليوم الشهداء الأربعين، لهذا فقد صنعنا الذبيحة غير الدموية أي سِرّ الشكر الإلهي، ورفعنا الحمد والتسبيح والجحد لإلهنا في كنيسة القيامة المقدسة.

إن أبا الكنيسة المتوشح بالله باسيليوس الكبير في مديحه للشهداء الأربعين يقول: «خلع كل واحدٍ ثيابه عن آخرها وساروا إلى الموت، موت الجليد، حاثين إيانا أن نتمسك بإيمانهم قائلين: لسنا نخلع ثوبنا بل الإنسان العتيق الفاسد بشهوات الغرور، إننا نشكرك يا رب على أنَّنَا بِتَجَرُّدِنَا من هذا الرداء نطرح الخطيئة. لقد ترديناه بمشورة الحية وها نحن ننزعه لأجل المسيح.»

لهذا عينه فإنَّ الشهداء الأربعين أيها الإخوة الأحبة يدعوننا اليوم في تذكارهم المقدس، ونحن في ميدان الصوم الأربعيني الكبير لكي نَتَمَثَّل ونقتدي بفكرهم، هؤلاء القديسين لابسى المسيح كما يقول القديس باسيليوس الكبير المتوشح بالله: « إن لهم أبًا واحدًا هو الله، وجميعهم إخوة لم يلدهم رجلٌ وامرأة، بل وُلدوا بتبنى الروح القدس وآلفت بينهم وحدة المحبة المتبادلة.»

إن حقارتنا البطريركية تحمل اسم القديس ثيوفيلوس المستشهد مع الشهداء الأربعين، لذلك فقد رفعنا الجحد والشكر للإله الواحد المثلث الأقانيم في هذا العيد المُوَقَّر، وأيضًا لدعوتنا لهذه الرسالة الرعوية أي الرعاية الأبوية لكنيسة أوروشليم المقدسة من جهة ورئيس طغمة رهبان أخوية القبر المقدس من جهة أحرى.

أي فضيلةٍ وأي مديحٍ ينبغي للقديسين هؤلاء الذين سفكوا دماءهم من أجل المسيح الذي أخلى ذاته آخذًا صورة عبد، هؤلاء شهداء المسيح القديسين قد جاهدوا على الأرض وحطموا العَدُق والغوا ضلالة الأوثان، ولأنهم كانوا حائزين على النعمة فقد شفوا المرضى وأحيوهم وكانوا عجائبيين في نهايتهم. سامعين لأقوال ربنا ومخلصنا يسوع المسيح: «ثُمَّ دَعَا تَلاَمِيذَهُ الاتَّيَّيْ عَشَرَ وَأَعْطَاهُمْ سُلْطَانًا عَلَى أَرْوَاحٍ بَجِسَةٍ حَتَّى يُخْرِجُوهَا، وَيَشْفُوا كُلَّ مَرَضٍ وَكُلَّ ضَعْفِ.» (متى ١٠١٠)

ختامًا نتضرع نحن اليوم إلى القديسين الشهداء الأربعين والقديس ثيوفيلوس المستشهد معهم، لما لهم من دالة في السماوات لكي يتشفعوا مع سيدتنا والدة الإله الدائمة البتولية مريم متضرعين إلى المسيح المصلوب، طبيب نفوسنا وأحسادنا أن يخلصنا وينجينا وينجي العالم أجمع من هذه الجائحة الكبرى، أي مرض الكورونا المنتشر، ويؤهلنا لأن نُعيِّد لقيامة مخلصنا يسوع المسيح البهية. لهذا

أدعو جميع من شاركنا اليوم في هذه الصلاة الذين حضروا والذين تغيبوا لصعوبة وصولهم وذلك بسبب وباء الكورونا، متضرعين أن يمنحهم الله قوة من العلاء، ونعمة من القبر القابل للحياة وصبرًا وكل بركة من لدن الله مخلصنا، مُعبرًا لكم عن شكري الحارّ وعن كل الذين تكلموا سيادة المطران أريسترخوس السكرتير العام الذي تكلم نيابة عن أعضاء أحوية القبر المقدس.



الداعت لكى بحرارة بالربى البطريرك ثيوفيلوس الثالث بطريرك المدينة المقدسة أورشلين

### إنجاب طفل

هذا ما روته الجدَّة بيتسا إلى رئيسة الدير، دير العذراء ماليڤي العامر للروم الأرثوذكس في اليونان.

كوستاس وأثناسيًا سِيوما من تريكالا (قرب ميتاورا) في اليونان لم يَكُن لديهم أولاد، رغم المحاولات المتكررة من لدن الأطباء، فقد باءت هذه المحاولات بالفشل الذريع، فلم يستطع الأطباء تحقيق رغبة الزوجين كوستاس وأثناسيًا بأن يكون لديهم أولاد.

لكِن والدة أثناسيًّا (الجدَّة) بيتسا، كانت

تُصلِّي باستمرار من أجل كوستاس وأثناسيًا. أن تَمُنَّ عليهم العذراء بالأطفال.

في رؤية، ظهرت السيِّدة العذراء الى الجدّة قائلة: سوفَ أمنحهم اولادًا، عندها قطعت الجدَّة نَذرًا للعذراء، مفاده أنّه اذا تحقّقت هذه الرؤية، فسوفَ تذهب الجدّة للعمل في الدير كإحدى العاملات.

العذراء الكليّة القداسة أوفت مشيئتها ورغبتها، فعندما حملت أثانسيًّا ابنتها (ابنة الجدَّة)، غادرت الجدَّة بيتسا للتوِّ تريكالا متَّجِهَةً نحو دير ماليڤي لتعمل هناك كإحدى العاملات في الدير.

عندما وُلِدَ الطفل پَنيوتيس، كانت الجدَّة بيتسا هنا تعمل بدير ماليڤي للعذراء مريم.

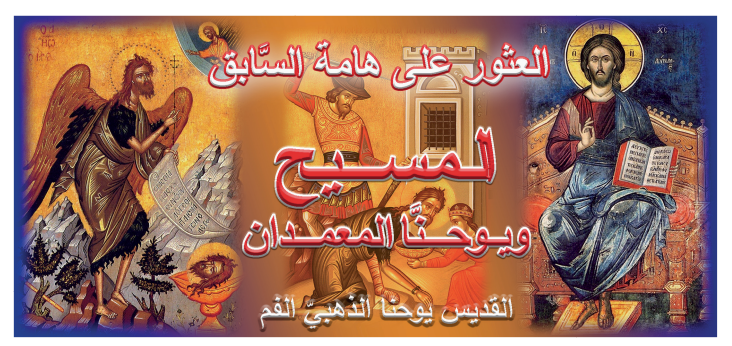
بتاريخ ٢٠٠١/٦/٢٢ تمَّ تعميد الطفل في دير العذراء ماليڤي



العامر للروم الأرثوذكس. حيثُ أخذ الطفل إبَّان معموديَّته اسم ينيوتيس مشتق من كلمة يَنَحِيًّا – الفائقة القداسة). عملت الجدَّة بيتسا في دير ماليڤي للعذراء مريم ، قرابة السنتين والنصف، حيث قامت بالأعمال الصعبة والمضنية، وبالأساس كانت تعمل في حديقة الدير الرحبة والواسعة، حيث درجات الحرارة منخفضة وبشكل خاص أيام الشتاء.

جميعهم يقدِّمون للعذراء مريم حيث ديرها العامر ماليڤي، خالص الشكر والعرفان، وبحرارة مُفعمة بالحبِّ والتقدير، لتلك الهديّة والنعمة الكبيرة إذ منحت ما وعدت به، فأغدقت عليهم بالأطفال.

والآن جميعهم مع الجدَّة يسكنون سويَّةً في تريكالا - في أواسط المهنان.



#### فصلٌ شريف من بشارة القديس متى الانجيليّ البشير التلميذ الطاهر (متى ٢:١١ - ١٥)

وَلَمَّا أَكْمَلَ يَسُوعُ أَمْرَهُ لِتَلاَمِيذِهِ الاثْنَيْ عَشَرَ، انْصَرَفَ مِنْ هُنَاكَ لِيُعَلِّمَ وَيَكْرِزَ فِي مُدُنِهِمْ. أَمَّا يُوحَنَّا، فَلَمَّا سَمِعَ فِي السِّجْنِ بِأَعْمَالِ الْمَسِيحِ، أَرْسَلَ اثْنَيْنِ مِنْ تَلاَمِيذِهِ، يَقُولانِ لَهُ: «أَأَنْتَ الآتِي أَمْ نَنْتَظِرُ آخَرَ؟» فَأَجَابَ يَسُوعُ وَقَالَ لَهُمَا: «اذْهَبَا وَأَعْلِمَا يُوحَنَّا بِمَا سَمِعْتُمَا وَرَأَيْتُمَا: الْغَمْيان يُبْصِرُونَ، وَالْعُرْجُ يَمْشُونَ، وَالْبُرْصُ يُطَهَّرُونَ، وَالْمَسَاكِينُ يُبَشَّرُونَ. وَطُوبَى لِمَنْ لاَ يَشُكُّ فِيَّ». فَلَمَّا ذَهَبَ هذَانِ، جَعَلَ يَسُوعُ يَقُولُ لِلْجُمُوعِ عَنْ يُوحَنَّا: «مَاذَا خَرَجْتُمْ إِلَى الْبَرِيَّةِ تَنْظُرُونَ أَلْمِسَانَا لاَيسَانَا لايسَانَا لاَيسَانَا لالسَانَا لاَيسَانَا لاَيسَانَ

وَلَمَّا أَكْمَلَ يَسُوعُ أَمْرَهُ لِتَلاَمِيذِهِ الاثْنَيْ عَشَرَ، انْصَرَفَ مِنْ هُنَاكَ لِيُعَلِّمَ وَيَكْرِزَ فِي مُدُنِهِمْ. (متى ١:١١).

بعدَ أَنْ أُرسَلَ تلاميذه إلى الكرازة (متى ١٠)، ابتعد هو بنفسه عن تلك المنطقة، لكي يُعطيهم الوقت والفُرصة لكي يقوموا بما إوصاهم به. لأَنَّه بحضوره وبشفاء المرضَى، لن يتوَجَّه أحدٌ إلى التلاميذ.

أَمَّا يُوحَنَّا، فَلَمَّا سَمِعَ فِي السِّجْنِ بِأَعْمَالِ الْمَسِيحِ، أَرْسَلَ اثْنَيْنِ مِنْ تَلَامِيذِهِ، يَقُولانِ لَهُ: «أَأَنْتَ الآتِي أَمْ نَنْتَظِرُ آخَرَ؟»

يذكر الإنجيليّ لوقا أنَّ تلاميذ يوحنًا المعمدان أنفسهم حدَّثوا مُعلّمهم عن عجائب يسوع، وبعد ذلك أرسلهم (لو١٨١٧-١٩). لا يُولِّد هذا الكلام أيّ تشكيكٍ في الموضوع، لكنّه فرصةٌ لإظهار غيرة تلاميذ يوحنًا بُحَاه يَسوع. أمَّا السؤال: أأَنتَ المسيّا الذي ننتظره أم يجبُ أن ننتظر آخر؟ فيحتاجُ إلى مزيدٍ من الإيضاح:

لقد عَرَفَ يوحنًا يسوع قبل العجائب، عندما أعلَنَ له الرُّوح القُدُس عن أُلوهيَّتِه. وَسَمِعَ الصَّوت من الآب يكرز به (الابن الحبيب) لكلِّ النّاس. فما الذي جعله الآن يُرسِل تلاميذه إلى يسوع ليستعلموا إن كانَ المسيّا أم لا ؟

أَ لَمْ تَقُل: « وَأَنَا لَمْ أَكُنْ أَعْرِفُهُ، لكِنَّ الَّذِي أَرْسَلَنِي لأُعَمِّدَ بِالْمَاءِ،

ذَاكَ قَالَ لِي: الَّذِي تَرَى الرُّوحَ نَازِلًا وَمُسْتَقِرًّا عَلَيْهِ، فَهذَا هُوَ الَّذِي يُعَمِّدُ بِالرُّوحِ الْقُدُسِ.» (يو ٣٣:١).

أَلَمُ تَرَ رُوحَ الله «نَازِلاً مِثْلَ حَمَامَةٍ وَآتِيًا عَلَيْهِ» (متى ١٦:٣).

أَكُمْ تَسمَع صَوتَ الآب! (متى ١٧:٣).،

أَ لَمْ ثُمَانِعِهِ أَن يعتمد منكَ، قائلًا: «أَنَا مُحْتَاجٌ أَنْ أَعْتَمِدَ مِنْكَ، وَأَنْتَ تَأْتِي إِلَيَّ!» (متى ٢:٤١).

أَ لَمْ تَقُل لتلاميذِكَ: «يَنْبَغِي أَنَّ ذَلِكَ يَزِيدُ وَأَنِيِّ أَنَا أَنْقُصُ.» (يو٣٠:٣٠). أَ لَمْ تُعَلِّم الجموع أَنَّهُ سوفَ يُعَمِّد بالرُّوح القُدس، وبنار النعمة الإلهيَّة! (لو٣٠:٢١)، وأَنَّه حملُ الله الرَّافع خطيئة العالم! (يو ٢٩:١).

أَ لَمْ تكرِز بكل ذلك قبل آياته وعجائبه! والآن، بعد أن عرَفَه الجميع، وذاعت شُهرته وأقام الأموات وطرد الشَّياطين، وتمَّت مثل هذه العجائب الهامّة، كيف تُرْسِل تلاميذك ليَستخبروا عن شخصيّته ؟!

مِنَ الواضح أنَّ يوحنَّا لم يُرسِل تلاميذه بسبب شَكِّه، ولم يسأل عن يسوع بسبب عدم معرفته، أو بسبب غيرته. إذًا، لماذا أرسَلَ تلاميذه ليسألوا يسوع؟.

كان تلاميذ يوحناً المعمدان يهربون من يسوع ويحسدونه، الأمرُ الذي يَظهر من خلال حديثهم عنه: «فَجَاءُوا إِلَى يُوحَنا وَقَالُوا لَهُ: «يَا مُعَلِّمُ، هُوَذَا الَّذِي كَانَ مَعَكَ فِي عَبْرِ الأُرْدُنِّ، الَّذِي أَنْتَ قَدْ شَهِدْتَ لَهُ، هُوَ يُعَمِّدُ، وَالْجَمِيعُ يَأْتُونَ إِلَيْهِ» (يو٣:٢٦)؛ «لِمَاذَا نَصُومُ خَنْ لَهُ هُوَ يُعَمِّدُ، وَالْجَمِيعُ يَأْتُونَ إِلَيْهِ» (يو٣:٢٦)؛ «لِمَاذَا نَصُومُ خَنْ وَالْفَرِّيسِيُّونَ كَثِيرًا، وَأَمَّا تَلاَمِيدُكَ فَلاَ يَصُومُونَ؟» (متى ٢٤:٩).

هذا كُلُّهُ لأخّم لم يكونوا قد عرفوا من هو المسيح. كانوا يعتبرون يسوع بحُرِّد إنسان، بينما كانوا يعتبرون يوحنًا المعمدان إنسانًا غير عاديّ، فكانوا يضطربون عند رؤيتهم يسوع يؤثّر في قلوب سامعيه، ورسالة يوحنّا تُشْرِف على نهايتها. هذا كان يمنعهم من الاقتراب من يسوع، لأنَّ حسدهم كان حاجزًا بينه وبينُهم. وكان يوحنا، من جهته، طيلة فترة وجوده معهم، يَحَثُّهم باستمرارٍ ويُعلّمهم، ولم يقتنعوا. لكن، عند اقتراب موته، اهتمّ بالأمر اهتمامًا خاصًّا. كان يخشَى أن يتركهم بعيدين عن المسيح. من البداية اهتمّ بإرشاد أتباعه إلى يسوع، لكنّه الآن يقوم بعيادرة أكبر.

#### ماذا فعل؟

إِنتَظَرَ ليسمع منهم شخصيًّا أنَّ يسوع يقوم بعجائب. ولم يُرسِل إلَّا اثنين من التَّلاميذ، حتى لا يُولِّد السؤال تشكيكًا. كان المسيح بالطّبع، يَعلمُ فكر يوحنًّا. لم يُجبهم عن نفسه، بل جعلهم يتعلَّمون من الأحداث نفسها. لأنَّ الإنجيل يقول: «وَفي تِلْكَ السَّاعَةِ شَفَى كَثِيرِينَ مِنْ أَمْرَاضِ وَأَدْوَاءٍ وَأَرْوَاحِ شِرِّيرَةٍ، وَوَهَبَ الْبَصَرَ لِعُمْيَانٍ كَثِيرِينَ.» (لو ٧:١٧). إَذًا، كَإِلهِ كَانً يَعلمُ لأيِّ هدفٍ أرسلَ يوحنَّا تلميذيْه؛ لذلك شفى للحال عميانًا وعُرجًا وكثيرين غيرهم، لا لِيُعَلِّم يوحنًا - فيوحنَّا كان يؤمن بيسوع إيمانًا مُطلَقًا - بَلْ ليُعلِّم أولئك الذين كانوا يَشُكُّون فيه. بعد أن شَفى المرضَى، قالَ لهما: «اذْهَبَا وَأُحْبِرًا يُوحَنَّا بِمَا تَسْمَعَانِ وَتَنْظُرُانِ: الْعُمْيُ يُبْصِرُونَ، وَالْعُرْجُ يَمْشُونَ، وَالْبُرْصُ يُطَهَّرُونَ، وَالصُّمُّ يَسْمَعُونَ، وَالْمَوْتَى يَقُومُونَ، وَالْمَسَاكِينُ يُبَشَّرُونَ. وَطُوبِي لِمَنْ لاَ يَعْثُرُ فِيَّ» (متى ٢١١ه-٦). مُظهِرًا في الآية الأخيرة، أنَّهُ يعرف ما يضمرون. فلو قالَ لهم صراحةً: أنا هو المسيح، لأعْثَرَهُم، ولراحوا يتذمّرون من كونه يشهد لنفسه، كما سبق وحصَلَ مع الفريسيين. «فَقَالَ لَهُ الْفَرِّيسِيُّونَ: «أَنْتَ تَشْهَدُ لِنَفْسِكَ. شَهَادَتُكَ لَيْسَتْ حَقًّا». (يو٨: ١٣:). لذلك لم يَقُل لهم ذلك، بل تركهم يفهمون كُل شيء من خلال العجائب، جاعلًا تعليمه موثوقًا به وأكثر وضوحًا، وموبِّخًا إيَّاهم بطريقةٍ خفيَّة. كانوا يتعثّرون من كُلّ أعماله، لذلك يكشف لهم عن خطئهم هذا، ويترُكُ لهم إعلانَ هذا الخطأ في أنفسِهم، بحيثُ تَكُونُ ضمائرهم شاهدة على هذا التّوبيخ، دون أيّ شاهِدٍ آخر. وإنَّه ليرجو أن يقتربوا منه، لذلك قال لهم: «طُوبِي لِمَنْ لاَ يَعْثُرُ فِيَّ»، قاصدًا إيّاهم.

#### شهادة يسوع ليوحنًا المعمدان:

«فَلَمَّا ذَهَبَ هذَانِ، جَعَلَ يَسُوعُ يَقُولُ لِلْجُمُوعِ عَنْ يُوحَنَّا: «مَاذَا خَرَجْتُمْ إِلَى الْبَرِّيَّةِ تَنْظُرُون أَقَصَبَةً تُحَرِّكُهَا الرِّياحُ؟ أَمْ مَاذَا خَرَجْتُمْ تَنْظُرُون أَقِصَبَةً تُحَرِّكُهَا الرِّياحُ؟ أَمْ مَاذَا خَرَجْتُمْ تَنْظُرُون أَإِنْسَانًا لاَبِسَا النَّاعِمَ هُمْ فِي بُيُوتِ

الْمُلُوكِ. أَمْ مَاذَا حَرَجْتُمْ تَنْظُرُون أَأْنَبِياءَ؟ نَعَمْ، أَقُولُ لَكُمْ، وَأَفْضَلَ مِنْ نَبِيِّ.» (متى ١١:٧-٩).

لقد حصَلَ تلاميذ يوحنًا على الجواب الكافي، بعد أن تأكَّدوا من شخص يسوع، من خلال العجائب الصّائرة أمامهم. أن يُصلِح مفاهيمَ الجموع المغلوطة. فالنّاس راحوا يشكّكون بيوحنّا، بعد سؤال تلميذيه، جاهلين هدفه. فَبَدَهِيُّ أن يستغربواكيف أنَّ الذي شهد مرَّاتٍ عديدة ليسوع، يتساءَلُ اليوم إن كان هو الآتي أم لا؟ هل يُقاوم عمل يسوع؟ هل باتَ يحسده وهو مسجون؟ هل تراجعَ عن شهادته؟.

يُحاول الرَّب، هنا، أن يُعالج هذا الضّعف عند الجموع. لذلك، بعدما انصرف التلميذان، أخذَ يُكلِّمهم. لماذا انتظر إلى ما بعد انصرافهما؟ لكي لا يبدو وكأنَّه يُمالق يوحنَّا أمامهما. إنَّه يريد أن يُصوِّب نظرة الجموع دون أن يَفضَح تشكيكهم. يكتفي بإعطاء حوابٍ على ما كان يدور في خَلدِهم من شكوك، بما أنَّه يعرف خفايا أفكار الجميع. لم يَقُل لهم ما قاله لليهود: «لِمَاذَا تُفكِّرُونَ بِالشَّرِ فِي قُلُوبِكُمْ؟» لم يَقُل لهم ما قاله لليهود: «لِمَاذَا تُفكِّرُونَ بِالشَّرِ فِي قُلُوبِكُمْ؟» السؤال. لذا، لم يُرِد أن يُكذّبهم، بَلِ اكتفى بتصويب فكرتهم، مدافعًا عن يوحنًا.

بيَّن في كلامه أنَّ يوحنَّا لم يتراجع عن شهادتهِ الأساسيّة ليسوع، إذ ليس ذلك الإنسان الضّعيف الذي يُبَدِّل رأيه بسهوله، بل هو ثابت الرَّأي، لا يُفرّط بسهولةٍ بالأمانة المُوكَلةِ إليه.

لم يستند يسوع في كلامه إلى رأيه الخاصّ. بل إلى شهادة الجموع السّابقة. كُلّ ما عَمِلَتْهُ الجموع يشهد على ثبات يوحنّا. لذلك ذكّرهم بأنّهُم تركوا مُدهم وذهبوا إلى البريّة (مَاذَا خَرَحْتُمْ إِلَى الْبَرِيَّةِ تَنْظُرُون). وراءَ يوحنّا، فماذا وجدوا? هل وجدوا إنسانًا ركيكًا، يُغيِّر رأيه بسهولة؟ هذا منافٍ للمنطق، وغير متلائم مع حماسة الجمهور الذّاهبة إلى البريّة. فالمنطق يقول أنَّ الجموع يُسرعون إلى البريّة ليروا إنسانًا عجيبًا، ذا أفكارٍ أشد من الصّخر ثباتًا، لا ليروا قصبة تُحرّكها الريح. القصبة ترمُزُ إلى النّاس الذين يُبدّلون آراءهم بسهولة.

«أَمْ مَاذَا خَرَجْتُمْ تَنْظُرُون أَإِنْسَانًا لاَبِسًا ثِيَابًا نَاعِمَة؟»: لم يَكُن يوحنّا إنسانًا متزعزع الآراء، وقد ثبت على هذا الحال حتى بعد تعرّضه للرفاهيّة. لأنَّ بعض النّاس يكون صالحًا في البداية، ولكنّه يَفسِدُ بعدَ حين بسببِ رفاهيَّةِ العيش. يوحنًا لم يكُن فاسدًا في طبعه الأساسيّ، ولا فَسَدَ بعد ذلك، لأنَّه لم يُسلِّم نفسه إلى الحياة المُرفِّهة؛ ولباسه يدلُّ على عدمِ عبوديّته للذّات، كما أنّه لزم البريَّة، وصَبَرَ على عذابِ السّجن. كان بإمكانه، لو أراد، أن يرتدي الألبسة النَّاعمة، وأن يُخَلِّض نفسه من البريَّة ومن السّجن، ويعيش في القصور الملكيَّة. كان هيرودس يهابُهُ، بالرَّغِم من توبيخه له. لو كَنَّ يوحنًا عن توبيخ الملك، لما كان هذا الأخير سَجَنَهُ، بل لكان كَرَّمَهُ كثيرًا. هذه الحُججُ كلُّها تُزيلُ شكوكَ الجموع في شأن يوحنًا.

بعد أن وَصَفَ الرَّبُّ أخلاقَ يوحنًا، من خلال موضع سُكناهُ، ومن خلال لباسه، ومن خلال إسراعِ الجموعِ إليه، راحَ يتكلَّم عنه كنبيّ،

يَأْضِافَ:

﴿ لِأَنَّ هَذَا هُوَ الَّذِي كُتِبَ عَنْهُ: هَاءَنَذَا مُرْسِلًا مَلاَكِي أَمَامَ وَجُهِكَ يُهَيِّئُ طَرِيقَكَ قُدَّامَكَ.» (متى ١١:١) (ملاخى ٣:١).

إستنك أوّلًا إلى شهادة اليهود، وهم أعداؤُهُ، ثمَّ إلى حياةِ الرَّجُل، وأخيرًا إلى شهادة النبيّ، قاطعًا الطريق على كُلِّ احتجاج. وعندما قالَ إنَّه «أَفْضَلُ مِنْ نَبِيِّ.» ، أظهَرَ السّبب، ألا وهو أنّه قريبٌ جدًّا ممَّن كان ينبغي له أن يأتي: «أُرْسِلُ مَلاَكِي أَمَامَ وَجْهِكَ يُهَيِّئُ طَرِيقَكَ قُدَّامَكَ.»؛ أي قريبًا منك، على مثال الرّجال الذين يتقدّمون العربة الملكيّة. هكذا، فإنَّ يوحنًا يتقدَّم مجيء الرّب على الأرض.

لاحِظْ كيفَ يُبُيِّن يسوع بإطرادٍ، سموّ يوحنًا. ولم يَقِف عند هذا الحدّ، بل أضاف انطباعًا خاصًا:

«اَلْحَقَّ أَقُولُ لَكُمْ: إِنَّهُ لَمْ يَقُمْ فِي مَوَالِيدِ النِّسَاءِ أَعْظَمُ مِنْ يُوحَنَّا الْمَعْمَدَانِ، وَلَكِنَّ الأَصْغَرَ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ أَعْظَمُ مِنْهُ.» (متى الْمَعْمَدَانِ، وَلَكِنَّ الأَصْغَرَ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ أَعْظَمُ مِنْهُ.» (متى 11:11).

يقول: لم تَلِد امرأةٌ قطُّ إنسانًا أعظم منه. تكفي شهادةُ الرَّبِ هذه. لكن، إن أردت أن تستخبر عن حقيقته من خلال الوقائع الحسيَّة، فانظر إلى مائدته، إلى تصرُّفه، إلى سموِّ تفكيره. كان يعيشُ كأنَّه في السَّماء، متجاوزًا حاجاتِهِ الطبيعيَّة، بسيرةٍ عجيبة، عائشًا وسط التسابيح والصلوات. لم يتعاطَ مع إنسان، بل كانت شركتُهُ دائمًا مع الله. لم يغتذِ باللّبن، ولا استلقى على فراش، ولا عَرَفَ سقفًا، ولا أيَّ شيء من الأشياء البشريَّة. وفي الوقت نفسه، بقى هادئًا وشُجاعًا.

أُنظر كيفَ يُكلِّم تلاميذهُ بوداعة، والجموع اليهوديَّة بشجاعة، ويوبِّخُ الملك بجرأةٍ نادرة. لذلك بالضّبطُ كان الرَّبِّ يقول عنه: «لَمْ يَقُمْ فِي مَوَاليدِ النِّسَاءِ أَعْظَمُ مِنْ يُوحَنَّا الْمَعْمَدَانِ». ولكن، احتراسًا من قيام أيّة بِدْعَةٍ إثْرَ هذا المديح البالغ، ولئلَّا يُفَضِّل اليهود يوحنَّا على المسيح، نُلاحِظ أَنَّ الرَّبِّ يستدرك الأمر بكلامه. فكما استفاد تلميذا يوحنَّا فنا ألرَّبِ يستدرك الأمر بكلامه. فكما استفاد تلميذا يوحنَّا وتأذّى الباقون عندما اعتبروا يوحنَّا إنسانًا يُغيِّر رأيه بسهولة، هكذا يُمكن أن يتأذّى الشّعبُ إن رأوا مرتبة يوحنَّا أرفع من مرتبة المسيح. يُمكن أن يتأذّى الشّعبُ إن رأوا مرتبة يوحنَّا أرفع من مرتبة المسيح. في مَلكُوتِ السَّمَاوَاتِ أَعْظَمُ مِنْهُ.» . الأصغر بحسب السِّن، وبحسب في مَلكُوتِ السَّمَاوَاتِ أَعْظَمُ مِنْهُ.» . الأصغر بحسب السِّن، وبحسب رأى الكثيرين. الرَّبِ هو المقصود هنا، لأنَّم قالوا عنه «يَأْكُلُ رأى الكثيرين. الرَّبِ هو المقصود هنا، لأنَّم قالوا عنه «يَأْكُلُ ويَشْرَبُ» (متى ١١٩:١٥)؛ «أَلَيْسَ هذَا ابْنُ النَّجّار» (متى ١١٩:١٥)؛ وأليْسَ هذَا ابْنُ النَّجّار» (متى ١١٩:٥)، ووطالما تكلّموا عنه بازدراء.

ماذا نقول بعد كُلّ هذا؟ أَيُجْرِي الرّبّ مُفاضلةً بين نفسه وبين يوحنّا؟ حاشا! فمسألةُ أفضليَّة الرّبّ على يوحنّا غير خاضِعَةٍ للقياس. وقول يوحنّا: «وَلكِنِ الَّذِي لَالْتِي عَلَي بعُدِي هُوَ أَقْوَى مِنِّي، الَّذِي لَسْتُ أَهْلًا أَنْ يُوحنّا: «وَلكِنِ النَّذِي لَسْتُ أَهْلًا أَنْ أَحْمِلَ حِذَاءَهُ. هُوَ سَيُعَمِّدُكُمْ بِالرُّوحِ الْقُدُسِ وَنَارٍ.» (متى ١١:٣) ليس من باب المُقارنَةِ. وكذلك قول بولس الرّسول: «فَإِنَّ هذَا قَدْ حُسِبَ أَهْلاً لِمَحْدٍ أَكْثَرَ مِنْ مُوسَى» (عب٣:٣). وعندما قال يسوع: «وَهُوذَا أَعْظَمُ مِنْ سُلَيْمَانَ ههُنَا!» (متى ٢٠:١١)، لم يَكُن يقصد المُقارَنَة.

وَهَبْ جَدَلًا أَنَّ الكلام وردَ من باب المُقارَنة، فيكون الدَّاعِي مُراعاة

ضُعفِ السَّامعين. فقد كان الجموع مُعجبين بيوحنَّا المعمدان -لا سيِّما بعد أَسرِه - مُكْبِرين جُرأته في توبيخ الملك. سيرتُه كانت سبب تعلُّق الجموع به.

نَرَى فِي العهد القديم، وَبَهدف إصلاح النُّفوس الضَّالَة، أسلوبَ المُقارَنة بين أشخاص لا يُقارَن بينهم؛ كما في المزامير مثلًا: «لَيْسَ لَكَ شَبِيهٌ فِي مَا بَيْنَ الآلِهَةِ» (مز ٨:٨٠)؛ «لَيْسَ هُنَاكَ إِلهٌ مِثْلَ إِلْهِنَا» (مز ٢٧:٧٦).

يَظُنُّ البعضُ أَنَّ الرَّبِّ، بقوله: «وَلَكِنَّ الأَصْغَرَ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ أَعْظَمُ مِنْهُ.» (متى ١١:١١)، يُفَاضِلُ بين يوحنَّا والرُّسل أو الملائكة. لقد ابتعدَ هؤلاءِ عن الحقيقة، لذا يقعون في ضلالاتٍ كثيرة. فلو أراد مُقارنتهُ بالرُّسل، لِمَ لَمُ يُسَمِّهم صراحةً؟ والأَصحُّ أَنَّه يُشير إلى نفسه بطريقةٍ خفيّة، متنصّلًا من العُجْب، ومُداريًا الأذهانَ المُشَكِّكة.

#### فماذا يعنى بملكوت السموات؟

يقصُدُ بهِ الخيرات الرُّوحيَّة كُلَّها: كُلَّ ما يوجَدُ في السَّماءِ مع الله. هكذا فإنَّه يُمَيِّز نفسهُ عن يوحنَّا. لأنَّهُ لَمْ يولَدْ ولادةً عاديةً كما يولَد سائر النّاس، بل بطريقةٍ عجيبةٍ، فريدةٍ من نوعها.

« وَمِنْ أَيَّامٍ يُوحَنَّا الْمَعْمَدَانِ إِلَى الآنَ، مَلَكُوتُ السَّمَاوَاتِ يُغْصَبُ، وَالْغَاصِبُونَ يَخْتَطِفُونَهُ؛ لأَنَّ جَمِيعَ الأَنْبِيَاءِ وَالنَّامُوسَ تَنَبَّأُوا إِلَى يُوحَنَّا.» (متى 11:11-11).

#### ما العلاقة بين هذه الآيةِ وما سَبَقَهَا ؟

العلاقة وثيقة حدًّا. فبهذا الكلام يُحقِّق هدفين: يَخُثُ النّاس على الإيمان به بازدياد؛ ويُوافِق على ما جاءَ عند يوحنَّا المعمدان. فبما أَنَّ النّبوات كُلّها تمّت بيوحنَّا، يكون يسوع هو المسيّا المُنتظر. وهذا مُؤدَّى قولِهِ: «جَمِيعَ الأَنْبِيَاءِ وَالنَّامُوسَ تَنَبُّأُوا إِلَى يُوحَنَّا.» (متى ١١ : ١٣)، أي لم يتوقّفوا إلَّا بسبب مجيئي؛ لذلك، لا تنتظروا أنبياء آخرين. لا تنتظروا أحدًا غيري.

وزيادةً في الإثبات، يَذْكُرُ احتطَافَ النّاس الإيمان به. لقد باتَ هذا الإيمان واضحًا إلى حدِّ أنَّ الكثيرين يختطفونه بالقوّة (أي رُغم الضُّغوطاتِ المُتنوّعة). والاختطاف هنا يعني الحماسة والاجتهاد (١) في الإقبال على الإيمان بالمسيح.

« وَإِنْ أَرَدْتُمْ أَنْ تَقْبَلُوا، فَهِذَا إِيلِيًّا الْمُزْمِعُ أَنْ يَأْتِيَ. مَنْ لَهُ أُذُنَانِ لِلسَّمْعِ فَلْيَسْمَعْ.» (متى ١١:١١ - ١٥).

يُقَدِّم هنا دليلًا آخر. فالنبيُّ ملاخِي يقول: «هأَنَذَا أُرْسِلُ إِلَيْكُمْ إِيلِيًّا النَّبِيَّ قَبْلَ جَيءِ يَوْمِ الرَّبِّ، الْيَوْمِ الْعَظِيمِ وَالْمَخُوفِ، فَيَرُدُّ قَلْبَ الآبَاءِ عَلَى الْأَبْنَاءِ، وَقَلْبَ الأَبْنَاءِ عَلَى آبَائِهِمْ.» ( ملا ٤:٥-٧) (٢).

(١) يوضح زيغافينوس: الإختطاف هنا يعني: بغصب أنفسهم، وبالتّغلُّب عندَ الضرورة على كُلّ شهوةٍ وكلّ إلحاد.

(٢) لكنَّ اليهود لم يكونوا يعلمون أنَّ هذه النبوَّة قد تحقَّقتْ بيوحنَّا المعمدان الذي أتى «بروح إيليا وقوّته» (لو ١٧:١).



#### المقدمة:

«ابتهجوا بالله معيننا هلّلوا لإله يعقوب. حذوا زبورًا واضربوا دفًا وانفخوا مزمارًا مُطربًا مع قيثارة. بَوِّقوا في رؤُوس الشُّهور بالبوق، في يوم عيدكم المعلوم.» (مز ١٨٠٤). هذا أمرُ نبويّ. أما بالنسبة لنا، فإن مقاطع إشعيا التالية تُنبئ بعيد الأيام المقبلة بصوت يفوق كل بوق، من حيث قوته وكل آلة موسيقية من حيث خاصيّتها. هذه الأقوال تدع جانبًا الصوم اليهودي وتُظهر لنا الصوم الحقيقي على طريقته القويمة:

«عندما تصومون انظروا أن لا تكونوا في خصومة أو مشاجرة مع الناس الآخرين، بل اجعلوا حدًّا لكل ظلم طارئ» (إشعيا ٥٠:٤-٦). أما الرّبّ يسوع فيقول: « وَمَتَى صُمْتُمْ فَلاَ تَكُونُوا عَابِسِينَ كَالْمُرَائِينَ ... وَأَمَّا أَنْتَ فَادْهُنْ رَأْسَكَ وَاغْسِلْ وَجْهَكَ» (متى ١٦:٦٠-١٧). لأنه لا يكلّل أحد ولا يحوز على راية الظفر إن كان وجهه عابسًا أو قاتمًا.

لا تكونوا عابسين وأنتم تستعيدون صحتكم. فإنه لا بدّ لنا أن نتهلَّل لصحة نفوسنا، ولا مجال للحزن بسبب تبدّل الطعام، وكأننا نُؤثر ملذّات البطن على منفعة نفوسنا، لأن الشبع يقف إحسانه عند حدود البطن، أما الربح الناتج عن الصوم فهو يَنفذ إلى النفس. كُن فَرِحًا لأنك أُعْطِيتَ من قِبَلِ طبيبك دواءً ينزع الخطايا. لا تُبدّل وجهك كما يفعل المراؤون. إن الوجه يتبدل عندما يظلم الداخل مع التظاهر الخارجي، وكأنه مخفي وراء ستار كاذب.

المرائي هو الذي يكون له على المسرح وجه آخر. يرتدي قناع السيّد وهو في الحقيقة عبد. يلبس قناع الملك وهو بالحقيقة من عامة الناس. هكذا أيضًا في الحياة الحاضرة، كثيرون يتظاهرون وكأنهم على المسرح. يكونون على شيء في عمق القلب ويتظاهرون بوجه آخر أمام الناس. أما أنت فلا تبُدّل وجهك. كما أنت هكذا أظهر للآخرين. لا تُبدّل مظهرك عابسًا ساعيًا وراء الشهرة عن طريق التظاهر بالصوم والإمساك، لأنه لا نفع للإحسان الذي يُطبَّل له، ولا ثمر للصوم الذي يُشَهَّر أمام الناس، أي كل ما يقوم به الإنسان بغية التظاهر أمام الآخرين لا ينفذ إلى الدهر الآبي ولا يتخطى حده مدح الناس.

أسرع بفرح إلى هبات الصوم. إنّه هبة قديمة العهد لا تعتق ولا تشيخ، بل تتجدد وتزهر على الدوام.

#### تاريخ الصوم:

ربما تظن أنني سأعيد قِدَم الصوم إلى مرحلة الناموس الموسوي. الصوم هو أقدم من ناموس موسى. ومع قليل من الصبر ستقتنع من كلامي هذا. لا يخطر ببالك الظَّنّ بأن بداية الصوم تعود إلى يوم الكفّارة الذي حُدّد لإسرائيل في العاشر من الشهر السابع (لا ٢٧:٢٣). هلمّ تقدم أكثر في التاريخ وآبحث عن قِلَمهِ. فإن نظام الصوم لم يبتكر في الأزمنة الحديثة. إن هذه الجوهرة هي من ميراث آبائنا. كل شيء يتميز بقدمه حدير بالاحترام والإحلال. فاحترم إذًا رأسه الشاحب. الصوم هو من عمر الإنسانية نفسها. لقد شُرّع له في الفردوس. إنَّ آدم هو الذي تقبّل عمر الإنسانية نفسها. لقد شُرّع له في الفردوس. إنَّ آدم هو الذي تقبّل الوصية الأولى للصوم «وَأُمَّا شَجَرَةُ مَعْوِقَةِ الخَيْرِ وَالشَّرِ فَلاَ تَأْكُلُ مِنْهَا» الوصية الأولى العبارة «لا تأكل» ما هي إلَّا شريعة صوم وإمساك.

لو أنَّ حواء لم تأكل من ثمر العود لما كنّا بحاجة إلى الصوم الحاضر. 
«لاَ يَحْتَاجُ الأَصِحَّاءُ إِلَى طَبِيب بَلِ الْمَرْضَى» (متى ١٢:٩). لقد ترتّب علينا كثير من الشرور بسبب خطايانا، فلنعاجلها إذًا عن طريق التوبة. لكن التوبة بدون صوم لا تأتي بثمر. «مَلْعُونَةٌ الأَرْضُ بِسَبَيكَ... وَشَوْكًا وَحَسَكًا تُنْبِتُ لَكَ» (تك٣:١٧-١٨). لقدْ تسلّمت وصية التعرّف ضمن حدود ولم تعطَ أن تستسلم لملذّات الجسد. حسابك لله يكون عن طريق الصوم. إن العيش في الفردوس يعكس صورة الصوم. لا لأن عن طريق الصوم. لا لأن ليعرف في الفردوس كل ما ابتكره الناس بعد ذلك من شرب خمر وذبائح حيوانية وكل ما يعكّر صفو ذهن الإنسان.

لقدْ طُرِدْنَا من الفردوس لأننا لم نَصُم. فَلْنَصُمْ إِذًا حتى نعود إليه. ألم تركيف أن الفقير لعازر دخل الفردوس عن طريق الصوم (لوقا٦١)؟ لا تتشبّه بمعصية حواء وتتبع مشورة الحية. لا تتحجَّج بالمرض الجسدي. إن هذا التَعَلُّل لا يتوجّه إليَّ بل إلى ذلك الذي يعرف حقائق الأمور بالضبط. تقول لي لا أستطيع أن أصوم، لكنك تقدر على إشباع البطن طيلة عمرك، وعلى إجهاد جسدك بثقل المآكل التي تتناولها. إنني اعلم من جهتي أن الأطباء يصفون الصوم دواء للمرضى، لا كثرة المآكل. كيف تقدر من جهة على إشباع البطن، وتدّعي من جهة أخرى أنك لا تقدر على الصوم؟ ما هو الأسهل بالنسبة للبطن؟ أن تمضي الليل لا تقدر على الصوم؟ ما هو الأسهل بالنسبة للبطن؟ أن تمضي الليل

هادئًا، مع قليل من الطعام، أم أن تستلقي على الفراش مُثْقَلًا بكثرة المآكل؟ أو قل بالأحرى أن تتقلب متنهدًا ومواجهًا خطر القيء من كثرة الأطعمة؟ أو أنك تريد أن تقنعني أنه اسهل على البحارّة أن ينقذوا من الغرق مركبًا مُثقلًا بالحمولة من أن ينتشلوا مركبًا قليل الحمولة وخفيفًا. هذا لأن المركب الثقيل ما أن ترفعه الأمواج قليلًا حتى يشرف على الغرق، بينما يسهل على المركب الخفيف أن يتجاوز العاصفة لأنه لا يصعب عليه أن يرتفع فوق الأمواج.

إنَّ الأحساد التي تثقل بالأطعمة بصورة متواصلة مُعَرَّضة أكثر للأمراض، إلَّا أننا عندما نتناول طعامًا خفيفًا متوازنًا، نتجنّب شرَّ المرض، كما يتجنّب المركب الخفيف العاصفة وينجو . . إلَّا إذا اعتبرت، حسب رأيك، أن الاستراحة أضمن من الركض والهدوء أشدُّ من العراك. فإذا صحَّ قولك هذا يكون أفضل للمرضى أن ينتفخوا بالمآكل بدل أن يكتفوا بالطعام الخفيف. طعام بسيط يسدّ حاجة كل حيّ للغذاء أفضل من مأكل كثير يُتقله، لأنّه مع كثرة الأطعمة تتعكر عملية التغذية بدخول أمراض متنوعة.

ولكن لنتقدم في تاريخ الصوم وَنَتقَصَّ قِدَم تشريعه. كيف تقبّله القديسون جميعًا كميراث آبائي ومارسوه بدقّة مُسَلِّمِين إياه من أب إلى ابنه إلى أن وصل إلينا بالتسلسل. لم يُعرف الخمر في الفردوس (كما ذكرنا) ولا الذبائح الحيوانية ولا أكل اللحوم. لقد عُرفَ اللحم والخمر بعد الطوفان لأنه أوصي عند ذلك «كُلُّ دَابَّةٍ حَيَّةٍ تَكُونُ لَكُمْ طَعَامًا. كَالْعُشْبِ الأَخْضَرِ دَفَعْتُ إِلَيْكُمُ الجُمِيعَ.» (تك ٢٠٩). عندما يئس البشر من بلوغ الكمال الروحي حينئذ سمحوا لأنفسهم بالتمتع بكل شيء. والبرهان على أن البشر لم يعرفوا الخمر هو نوح كان يجهل استعمال الخمر: لم يرَ أحدًا يستخدمه وهو لم يذقه هو شخصيًا، لذلك حدث له ما حدث من أذى من جراء عدم احتياطه. «وَابْتَكَأَ نُوحٌ حدث له ما حدث من أذى من جراء عدم احتياطه. «وَابْتَكَأَ نُوحٌ يَكُونُ فَلَاحًا وَغَرَسَ كَرْمًا. وَشَرِبَ مِنَ الْخَمْرِ فَسَكِرَ وَتَعَرَّى دَاخِلَ خِبَائِهِ.» (تك ٢٠-٢١)، لا لأنه كان سكيرًا بل لعدم خبرته في شرب الخمر باعتدال. إنَّ شرب الخمر بعيدٌ عن مرحلة الفردوس بقدر ما يبتعد الصوم الشريف في قِدَم زمنه.

ونعلم أيضًا أنَّ موسى لم يجرؤ على الاقتراب من جبل سيناء و الصعود إليه إلَّا بعد صوم طويل. لم تكن له الجرأة على الصعود إلى الجبل المدخّن، ولا الشجاعة على الدخول في وسط الغمام الذي غطاه الجبل المدخّن، ولا الشجاعة على الدخول في وسط الغمام الذي غطاه (خر٤ ١٨:٢٤) لو لم يتسلّح أوَّلًا بالصوم. عن طريق الصوم تسلّم الوصايا العشر التي دُفعت إليه على لوحين من حجر مكتوبين بإصبع الله (خر٤ ٢٨:٣٤)، بينما في أسفل الجبل دفعت الشَّراهة الشعب إلى عبادة الأوثان، لأنه جلس يأكل ويشرب ثم قاموا كلَّهم يلعبون. البقاء على الجبل أربعين يومًا وابتهال عبد الله المؤمن، كل ذلك لم يُجدِ نفعًا مقابل يوم واحد من السُّكر والعربدة. وبعبارة أخرى، إنَّ لَوْحَي الوصايا التي أتت عن طريق الصوم مكتوبة بإصبع الله حطمهما السكر، لأنَّ النبي موسى حكم أن الشعب المستسلم للسُّكر لم يكن يستحق تَسَلُّم النبي موسى حكم أن الشعب المستسلم للسُّكر لم يكن يستحق تَسَلُّم الوصايا الإلهية (خر ١٩:٣٢). بالنسبة للشعب الذي عرف الله المحقيقي والصانع له العجائب، لحظة واحدة كانت كافية ليعود ويغرق المحقيقي والصانع له العجائب، لحظة واحدة كانت كافية ليعود ويغرق

في وثنية المصريين. فاجعلوا أمامكم إذًا الأمرين وقارنوا بينهما: أنظروا أن الصوم من جهة يقرّب الإنسان إلى الله، بينما التمتع من جهة أخرى يقضى على خلاص نفسه.

لكن لنتابع طريقنا ونتقدم في التاريخ. مَن الذي أضعف موقف عيسو وجعله عبدًا لأخيه؟ أليس هو طعامًا تناوله وباع من أجله بكوريته لأخيه (تك ٢٥:٣١-٣٤)؟ في المقابل، يُهدَى صموئيل لأمّه عن طريق الصلاة والصوم (١ملوك١:٧-١١)؟ ما الذي جعل شمشون الكبير لا يُقْهَرُ، أليس هو الصوم الذي ساهم في الحَبِلِ به؟ لأن الملاك أوصى به لأمه قائلًا لها: «هَا أَنْتِ تَخْبِلِينَ وَتَلِدِينَ ابْنًا. وَالآنَ فَلاَ تَشْرِي خَمْرًا وَلاَ مُسْكِرًا، وَلاَ تَأْكُلِي شَيْعًا نَجِسًا، لأَنَّ الصَّبِيَّ يَكُونُ نَدِيرًا للهِ مِنَ الْبَطْنِ إِلَى يَوْم مَوْتِهِ.» (قضاة ٢١٣)

الصوم يُولِّد أنبياء، يجعل المشرّعين حكماء. هو كنز صالح للنفس، وسكناه فيها ضمانة. هو سلاح المجاهدين ورياضة المتبارين. هو الذي يُبعد التجارب ويحثّ على التقوى. يواكبه انتباه روحي متواصل. الصوم يولّد العفّة. في الحروب يصنع الرجال، وفي السلم يعلّم الهدوء. يقدّس المكرّس لله، يجعل الكاهن يتقدم أكثر في طريق الكمال، لأنه لا يمكن للكاهن بدون صوم أن يخدم العبادة الإلهية الحاضرة والسريّة فحسب، بل حتى العبادة الناموسية التي لموسى أيضًا.

الصوم هو الذي أهّل إيليا لتلك الرؤية العظيمة، لأنه بعد أن طَهّر نفسه بالصوم مدّة أربعين يومًا أُهّل لرؤية الرّبّ في مغارة حوريب بقدر ما يستطاع للناس أن يروا الله (٣ملوك ١٠١٨–١٥). وقد أقام ابن الأرملة بعد صوم (٣ملوك ١٠٠٠/٢٠) متغلبًا هكذا على قوّة الموت. من فمه، وبعد صوم طويل، خرج الصوت الذي حبس السماء معاقبًا الشعب بسبب معصيته، وكان ذلك لمدة ثلاث سنين وستة أشهر (١ملوك ١١٠١)، لأنه إذ أراد أن يطرّي قلوب الشعب القاسية فضل أن يحكم على نفسه معهم بالشقاء. لذلك قال: ﴿حَيٌّ هُوَ الرَّبُ إِلهُ إِسْرَائِيلَ الَّذِي وَقَفْتُ أَمَامَهُ، إِنَّهُ لاَ يَكُونُ طَلٌّ وَلاَ مَطرٌ فِي هذِهِ السِّنِينَ إِلاَّ عِنْدَ قَوْلِي». وفرض الصوم عن طريق الجوع الذي حلّ مع الجفاف من أجل تقويم الشعب الذي كان قد استسلم للملذات الجسدية واستفحل الضلال في عيشه.

وأيضًا كيف كانت حياة أليشع؟ بأية طريقة استضافته المرأة الشونمية؟ فكيف أطعم الأنبياء الذين استضافهم؟ ألم تقتصر ضيافته على بعض البقول البريّة وقليل من الطحينّ؟ لأنه عندما وضعت البقول خطأً في القدر تعرّض الآكلون للموت من جراء الأعشاب السَّامة. فجاءت بركة النبي الصوّام، وأبطلت فعل السمّ. (٢ملوك٤:٣٨-٤٤). بكلمة واحدة، لدى فحص الأمور، تجد أن الصوم كان مُرشدًا لجميع القديسين فكان سلوكهم وفقًا لوصايا الله.

هناك حسم طبيعي هو الأميانط (amiante) (من انواع الاسبيست) لا يحترق في النار ويبدو فيها وكأنه فحمٌ، لكن عندما يُنتشل منها ويُغسل بالماء يزداد لمعانًا. وهكذا استبان مع أجسام الفتية الثلاثة لأنها كانت نقيَّة. لقد وُجدوا في لهيب الأتون وكأن أجسادهم من ذهب لا من لحم وعظام، وظهروا عند حروجهم أبحى مما كانوا عليه (دانيال٣).

طبعًا برهنوا على أنهم أسمى من الذهب لأن النار لم تُشوِّه مظهرهم، بل حفظتهم بلا عيب. فمن كان يستطيع أن يحتمل مثل هذا اللهيب الذي كان يوقد بالنفط والزفت والزرجون حتى ارتفع فوق الأتون تسعًا وأربعين ذراعًا، وانتشر وأحرق الذين صادفهم حول الأتون من الكلدانيين؟ دخل الفتية الثلاثة الحريق بعد أن صاموا قبلًا فاستنشقوا اللهيب وكأنه نسيم عليل مُندَّى. لم تجسر النار على الاقتراب من شعور رؤُوسهم لأنهم كانوا قد تغذوا بالصوم.

أمًّا دانيال رجل الرغائب الذي طيلة ثلاثة أسابيع لم يأكل خبرًا ولم يشرب خمرًا، فقد علّم الأسود أيضًا أن تصوم عندما أُلقي في الجب. وكأن جسمه مصنوع من حجر أو من نحاس أو من مادة جامدة أخرى، فلم تقوّ عليها الأسود بأسنانها. كما أن السقي يجعل الفولاذ أشد وأمتن، هكذا بطريقة مشابحة تقوّى جسم دانيال من جراء الصوم. جعله لا يُقهر أمام الأسود التي لم تجرؤ أمامه حتى على أن تفتح أفواهها (دا ٦).

#### فضائل الصوم:

الصوم أخمد أجيج النار، الصوم سدَّ أفواه الأسود (عب ٣٣:١). الصوم يرفع الصلاة إلى السماء وكأنه يعطيها أجنحة تخوّلها الطيران إلى فوق. الصوم يُعمر البيوت، يُعنى بالصحة كأم. هو مربِّ للشباب ومزيّن للمتقدمين في السِّن. مرافقٌ حَسَنُ للمسافرين وضمانة لكل من يساكنه. لا يشكّ الرجل بامرأته عندما يراها تصوم، كما لا تغار المرأة من رجلها عندما تراه يصوم بانتظام.

من الذي قضى على ثروته من جرّاء الصوم؟... لا ينقص شيء منها عن طريقه. هو يريح الطباخين قليلًا من العمل. تقتصر المائدة على الطعام القليل. لقد أُعطي السبت لليهود «لِكَيْ يَسْتَرِيحَ تَوْرُكَ وَمَارُكَ، وَيَتَنَقَّسَ ابْنُ أَمَتِكَ وَالْغَرِيثِ.» (خر٢:٢٢). ليَكُن الصوم فرصة استراحة سنوية للخُدَّام من أتعابهم المتواصلة. يستريح الطباخ قليلًا من عمله. يأخذ مدبّر الموائِد مأذونية. لا يعود يسكب خمرًا في قليلًا من عمله. وتتوقف صناعة الحلويات المختلفة، ليسترح بيتك أيضًا من أتعابه المتنوّعة، من الدخان، من رائحة الشّي، من كل من يُسرع هنا وهناك من أجل خدمة البطن، وكأنه السيّد الذي لا يكفيه شيء. كان ألوقات من دفع الضريبة. فليعط بطنك استراحةً ما للفم، ويلجأ مجبة منا إلى السكينة. هو الذي لا ينفك يطالب بالمآكل وإن أُعطِيَ اليوم نسي غدًا ما كان قد تناوله البارحة. عندما يمتلئ يتكلّم عن فلسفة نسيء عندما يقرغ ينسى ماكان قد علمه في وقت شبعه.

الصوم لا يعرف ما هو الدَّيْن...ابن الصوّام اليتيم لا تخنقه ديون والده ملتفة حول عنقه كالحيات. ومن جهة ثانية الصوم مناسبة للابتهاج. كما أن العطش يجعل الشرب مستحبًا، كذلك الصوم المسبق يجعل المائدة مستحبة والطعام أشهى، لأنك إن أردت أن تجعل مائدتك لذيذة وشهية فاعتمد الصوم الذي يخلق مثل هذا التبدُّل. أمَّا أنت الذي تتسلّط عليك شهوة التمتع بالأطعمة، فإنك تفقد بحذه الطريقة ملذا من جراء شهوتك وهو الطريقة ملذا من حراء شهوتك وهو

محبة اللذة. لا شيء يُشتهى ويتمتع به المرء بصورة متواصلة ولا يزدري به في النهاية. كل شيء نادر مستحق التمتع به. هكذا شاء الخالق عن طريق التبدل في العيش أن يديم التمتع بما وهبنا من نِعَم. ألا ترى الشمس مستحبة أكثر بعد انتهاء الليل؟ والاستيقاظ بعد النوم، والصحة بعد المرض، والمائدة أيضًا بعد الصوم، أكان ذلك للأغنياء الذين تفيض عندهم المآكل أم للفقراء القانعين بالطعام القليل؟

إذهب في مثال ذلك الغني لأن التمتع بالمآكل طيلة حياته سلّمه إلى نار جهنّم (لوقا ١٦). لقد أُدِينَ لا لظلمه بل لأنه كان يعيش في التنعم الدائم. لذلك أخذ يحترق في نار الأتون. والصوم يفيدنا، ليس فقط من أجل الحياة الأبدية، بل يفيد أيضًا، حسدنا البشري. إنَّ الرفاهية الزائدة تجرّ سقطات لاحقة، لأن الجسم يتعب ولا يستطيع أن يحمل ثقل الأغذية الكثيرة. أحذر ألَّا تزدري اليوم بالماء حتى لا تشتهي فيما بعد على مثال الغني نقطة واحدة منه. لم يسكر أحد من الناس من شرب الماء ولا أصابه صداع بسببه، ولا تعبت رجلاه أو يداه منه أيضًا.

إن عُسر الهضم الذي يرافق عادةً كثرة الطعام والشراب هو الذي يولد أمراض الجسد الصعبة. وجه الصائم محتشم، لونه لا يحمّر بصورة فاقعة، بل يتزين بلون شاحب يعكس عِفَّة صاحبه. عيناه هادئتان وكذلك مِشْيتُهُ. هو رصين الطلعة لا يستجلب الضحك. أقواله متزنة وقلبه نقيّ. تذكّر القديسين القدماء الذين «طَافُوا فِي جُلُودِ عَنَم وَجُلُودِ مِعْزَى، مُعْتَازِينَ مَكْرُوبِينَ مُذَلِّينَ» (عب ٢٠:١١). تَمثّل بحياتهم إن أردت أن تشترك في نصيبهم.

#### في العهد الجديد

من الذي أراح لعازر في أحضان إبراهيم (لوقا ٢١)؟ أليس هو الصوم؟ حياة القديس يوحنا السابق كان صومًا مستمرًا. لم يكن له لا سرير ولا مائدة طعام، لا أرض مفلوحة ولا حيوان يعلفه، لا قمح، لا رداء ولا شيء مما تحتاج إليه في الحياة الحاضرة. لذلك لم يوجد فيما بين الناس أعظم من يوحنا المعمدان. وأيضًا الصوم هو الذي رفع بولس الرسول إلى السماء الثالثة (٢ كو ٢:١٦-٤). يأتي في ذكره على تعداد أحزانه والافتخار بما (كو ٢:٥٠ ٢٧:١١). وعلى رأس ما أتيت على ذكره حتى الآن يأتي مثال ربنا يسوع المسيح نفسه، الذي عن طريق الصوم، حتى الآن يأتي مثال ربنا يسوع المسيح نفسه، الذي عن طريق الصوم، حافظ على الجسد الذي أخذه من أجل خلاصنا. بالصوم ردّ عنه هجمات الشيطان مُعلّمًا إيانا بمذه الطريقة أن تُميّئ أنفسنا وأن ندرّبما من أجل مواجهة التجارب.

لقد أحلى الرّب ذاته وتنازل مُقدمًا هكذا فرصة لقاء مع الشيطان ومحاربته. فإنه لم يكن بمقدور العدو أن يقترب عن طريق أُخرى من السيّد بما أنه إله، لو لم يتنازل إلى مصاف البشر الذي «أُخلَى نَفْسَهُ، آخِذًا صُورَةَ عَبْد، صَائِرًا فِي شِبْهِ النَّاسِ.» (في ٧:٢). وقد تناول طعامًا حَتى بعد القيامة لكي يثبت بهذه الطريقة أنَّ جسده القائم له طبيعة مادية.

أما أنت الذي تحشو بطنك بالمآكل، ألا تُلاحظ رخاوتك من حراء ذلك، ألا تَتَفَوَّه بكلمة عندما ترى ذهنك يجف بسبب فقدان الأقوال

المُحْيِيةِ الخلاصية المغذية إيانا؟ أم تجهل أنَّ من يتخذ حليفًا ينجح في التغلب على العدو؟ هكذا فإن الذي يضيف على جسده شحمًا يقاوم الرُّوح. كم أنَّ الذي يجعل للروح حليفًا مساعدًا يسيطر على جسده. ذلك لأن الرُّوح مناهض للجسد حتى أنك إن أردت أن تقوّي ذهنك لجأت إلى الصوم من أجل إخضاع جسدك. هذا ما يتفق مع كلام بولس الرسول الذي يقول: « إِنْ كَانَ إِنْسَانُنَا الْخُارِجُ يَفْنَى، فَالدَّاخِلُ يَتَحَدَّدُ يَوْمًا فَيَوْمًا.» (٢ كور ٢٠:١١)، أو «لأَيِّ حِينَمَا أنَا ضَعِيفٌ فَحِينَفِذٍ أَنَا قَويٌّ.» (٢ كور ٢٠:١١).

#### وفي العهد القديم:

ألا تزدري بالمآكل التي بكثرتها تفسد؟ ألا ترغب في مائدة الملكوت التي يهينها الصوم دائمًا في الحياة الحاضرة؟ مَن الذي، عن طريق كثرة الطعام واستمرار التمتع الجسدي، نال مرةً موهبةً روحيَّة؟ لقد لجأ موسى إلى الصوم مرة ثانية من أجل تقبل الوصايا ثانية (خر٢٨:٣٤). لو لم يَصُمُ أهل نينوى حتى مع بهائمهم لما نجوا من وعيد الخراب (يونان ٣:٤-١٠). من هُم الذين تناثرت أعضاء أجسادهم وعظامهم في الصحراء؟ أليس هؤلاء الذين اشتهوا أكل اللحم؟ عندما قنعوا بالمَن والماء الفائض من الصخرة انتصروا على المصريين وعبروا البحر إلى اليبس، ولم يكن فيما بينهم ذو علّة. لكن ما أن اشتهوا اللحوم المطبوخة حتى عادوا إلى مصر ولم يروا أرض الميعاد.

ألا تخشى من التشبه بهم؟ ألا ترعبك شهواتك التي ربما تحرمك من الخيرات السماوية؟ النبي دانيال لم يكن ليشاهد مثل هذه الرؤى لو لم ينقّ نفسه مُسبقًا عن طريق الصوم (دانيال ٢٠-٨٠). إن كثرة الطعام بحرّ نوعًا من خيالات تشبه غيومًا سوداء تقطع استنارات الذهن بالرُّوح القدس. إن كان للملائكة طعام فما هو إلّا الخبز كما يقول النبي داود: «أَكَلَ الإِنْسَانُ خُبْرَ الْمَلاَئِكَةِ.» (مز٧٧:٥٠). لا اللحم، لا الخمر ولا شيء آخر يشتهيه ذوو محبة البطن.

الصوم سلاح أمام جنود الشياطين. «وَأَمَّا هذَا الجُنْسُ فَلاَ يَخُرُجُ إِلَّا بِالصَّلاَةِ وَالصَّوْمِ».» (متى ٢١:١٧). حسناته لا تُعَدّ. أما نتيجة الشراهة فهي الهلاك، لأن التمتع بالمأكل والسُّكر وما إليها بحرّ مباشرة كل نوع من أنواع الخلاعة التي تليق فقط بالبهائم. فالسُّكر يولّد في النفس حبّ التمتع باللذات الجسدية والزني...بينما الصوم، يساعد حتى الزوجين على نوع من الاتزان الجنسي ويحدّ من المبالغة في التمتع الجسدي، مما يساعد كثيرًا على الاستمرار في حياة الصلاة.

#### فضائله على صعيد أوسع:

لكن حسنات الصوم لا تقتصر على الابتعاد عن الأطعمة الشهية، لأن الصوم الحقيقي هو في الابتعاد عن كل شرّ. الحدّ من كل عمل ظالم، الابتعاد عن كل ما يحزن الآخر بل إعانته في كل ما يحتاج إليه (إشعيا٨٥٠٨). لا تصوموا وأنتم في نزاع مع الآخرين. أنت لا تأكل لحمًا بل ترغب في مأكل لحم أخيك. تمتنع عن شرب الخمر، لكنك لا تقطع لسانك عن التجديف. تنتظر هبوط الليل لكي تفطر بينما تمضي النهار كلّه في المحاكم. الويل للستكارى من غير شرب الخمر. الغضب ما

هو إلا سُكرٌ للنفس لأنه يُخرج الإنسان عن صوابه كما يفعل فيه الخمر. الحزن أيضًا نوع من السُّكر لأنه يُظلم الفكر. والخوف أيضًا نوع آخر عندما لا يبرّر مصدره. لذلك يقول المزمور: « مِنْ حَوْفِ الْعَدُوِّ احْفَظْ حَيَاتِي (نَجِّ نَفْسِيَ).» (مز٣٠:٢). وبصورة عامة الأهواء النفسية المختلفة التي تسبب اضطرابًا للذهن يمكن اعتبارها نوعًا من السُّكر.

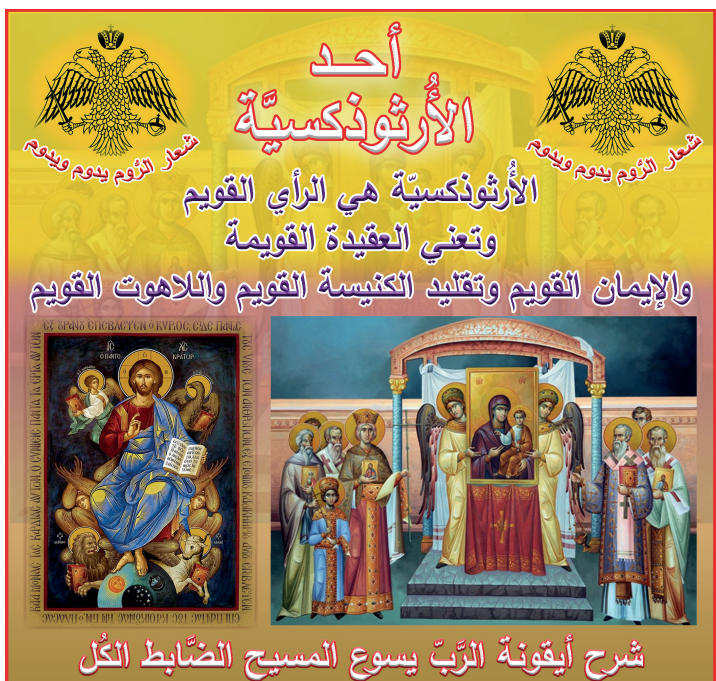
أنظر حيدًا إلى الغاضب كيف يصبح من شدَّة غضبه كالسَّكران، لا يعود يسيطر على نفسه، لا يلاحظ حاله ويتجاهل وجود الآخرين. كما في حرب ليلية يضرب عشوائيًّا. يتفوه بكلام غير لائق، يشتم يضرب، يهدد، يحلف، يصرخ وكأنه على وشك الانفجار. تجنَّب مثل هذا النوع من السُّكر ولا تَسْكَر أيضًا بالخمر. لا تُفَضِّل شرب الخمر على الماء، حتى لا يسوقك السُّكر نفسه إلى الصوم. لا يمكن للسُّكر أن يكون مقدمة للصوم المبارك كما أن الطمع لا يقود إلى العدالة. كذلك لا تستطيع عن طريق الخلاعة أن تصل إلى العفة وبصورة عامة عن طريق الرذيلة أن تصل إلى الفضيلة. الصوم له مدخل آخر. السُّكر يقود إلى العدالة. عن طريق الرذيلة أن تصل إلى القضاعة فهى تقوده إلى الصوم.

كما أن المتباري يتدرّب ويتروّض مُسبقًا، كذلك الصائم يجب أن يتعفف من قبل. لا تُخزّن خمرًا في معدتك خلال أيام الفسحة الخمسة وكأنك تريد أن تعادل أيام الصوم وتضحك على صاحب الوصية. إنَّ تعبك سيذهب باطلًا مُجهدًا جسدك دون أن تعوّض له في أيام الإمساك. تخزن في جرّة مثقوبة، يتسرّب منها الخمر ويجري في طريقه، أما الخطيئة فتبقى وحدها في مكانها.

العبد يهرب من سيّده عندما يضربه. وأنت تنوي البقاء مع الخمر وهو يضربك كل يوم على رأسك؟ إنَّ افضل مقياس لشرب الخمر هو حاجة الجسد. إن تخطيت هذا الحدّ يأتي وجع الرأس، تثاءب، وتستنشق رائحة الخمر المخلّل، كل شيء حولك يدور ويضطرب. السُّكر يقود إلى النوم الذي يشبه الموت أو الصحو الذي يشبه الحُلم. السُّكر يقود إلى النوم الذي يشبه الموت أو الصحو الذي وعدنا بقوله: أتعلم يا ترى من هو مزمع أن يأتي وتتقبله؟ هو الذي وعدنا بقوله: « إِنْ أَحَبَّنِي أَحَدٌ يَحْفَظْ كَلاَمِي، وَيُجِبُّهُ أَبِي، وَإِلَيْهِ نَأْتِي، وَعِنْدَهُ نَصْنَعُ مَنْزِلًا.» (يوحنا٤ ٢٣١١). لماذا إذًا تسرع عن طريق السُّكر وتوصد الباب أمام الرَّبِ؟ هو يطرد الرُّوح القدس. كما أن الدخان يطرد النمل كذلك تمرب المواهب الروحية من السُّكر.

الخلاصة: الصوم حشمة المدينة، سكينة الأسواق، سلام العائلات وضمانة لموجوداتنا. أتريد أن تتعرف إلى وقاره؟ قارن بين الليلة الحاضرة والنهار المقبل، تجد أن المدينة تتبدّل وتنتقل من السكينة الكليّة إلى الضجة والاضطراب.

أرجو أن يتشبه نهار غَد باليوم الحاضر من حيث السكينة والوقار دون أن يفقد شيئًا من بهجته. عسى أن يعطينا الرّب الذي أهّلنا للوصول إلى مثل هذا اليوم ما يهب عادة للمجاهدين الأشداء فإنه بمواظبتنا على الجهاد والصبر، سوف يؤهّلنا أن ندرك ذلك الذي يوزّع فيه الأكاليل، أن نصل ههنا إلى أيام ذكر آلام الرّب وفي الدهر الآتي إلى مجازاتنا حسنًا على أعمالنا حسب حُكم المسيح العادل الذي يليق له المجد إلى الأبد. آمين.



غَنِيٌّ عن التعريف أن كلمة "أُرثوذكسيَّة " هي كلمة يونانية مشتقة من الفعل (ذوكو = أومن) و (أرثوس = حقيقي )، وتشير الى الإيمان والعقيدة والتقليد واللاهوت المستقيم أو الحقيقي وهي ليست بالنسبة الى الكنيسة المسيحية المقدسة الجامعة الرسولية شعارًا لطائفة معينة، يميزها عن بقية الطوائف المسيحية، بل هي طابع الكنيسة الأولى الجامعة التي حافظت على استقامة التعليم الرسولي، واستمرارية الحياة بالرُّوح القُدُس كونها الكنيسة ذاتها التي أسَّسها الرب يسوع المسيح على صخرة الإيمان الحقّ، بابن الله الحي المتجسد والباقي معها الى الأبد، أي هي الكنيسة المسيحية المقدسة الجامعة الرسولية. «وَالصَّخْرَةُ كَانَتِ الْمَسِيحَ.» (1 كو 10: 4).

ايقونات الرَّب يسوع ووالدته العذراء الطاهرة اكثر من أَنْ تُعَدُّ.

لدينا اليوم ايقونة الرَّب يسوع «ايقونة الضابط الكل» ونسمع عنها والبعض يعرفونها، لكن كُثْرٌ جدًا الذين لا يعرفون التمييز بين أيقونة وأخرى...

#### تعريف الأيقونة:

عنوان هذه الأيقونة «الضابط الكل» كما هو مكتوب أعلاه في اللغة  $\pi \alpha V T O \kappa \rho \alpha T \omega \rho$  اليونانيّة پانتوكراتور – اليونانيّة پانتوكراتور

هذه التسمية «الضابط الكل» أي القادر على كلّ شيء، نجدها في العهد الجديد عشر مرّات.

مرّة في الرسالة الثانية إلى أهل كورنثوس، وتسع مرّات في سفر الرؤيا. « وَأَكُونَ لَكُمْ أَبًا، وَأَنْتُمْ تَكُونُونَ لِي بَنِينَ وَبَنَاتٍ، يَقُولُ الرَّبُّ، الْقَادِرُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ» (٢ كور ٦: ١٨).

ومن إحدى الآيات في سفر الرؤيّا: « أَنَا هُوَ الأَلِفُ وَالْيَاءُ، الْبدَايَةُ وَالنِّهَايَةُ، يَقُولُ الرَّبُّ الْكَائِنُ وَالَّذِي كَانَ وَالَّذِي يَأْتِي، الْقَادِرُ عَلَى كُلّ ُ . شَيْءٍ» (رؤ١:٨). **12** 

#### شرح كلمة الضابط الكل:

إنمّا عبارة سلطة وقدرة وجبروت، فيها كلّ الاعتراف بقوّته وسلطانه وسُمُوّه. لا شيء يعصى عليه، وبسماح منه يجري كلّ شيء، يستطيع التدخّل ساعة يشاء حين يرى ذلك مناسبًا...

لا أحد أعلى منه وهو يتربّع على كرسي الجحد المُطلق. ملوكيّته أبديّة، كانت وكائنة وتكون.

من هنا نحدها مكرّرة بقوّة في سِفر الرؤيا، إذ هو سِفرُ الرجاء والانتصار بالرغم من كلّ الشدائد والصعاب.

كلمة پانتوكراتور  $\pi\alpha v au au au au au au au au au$  يونانيّة وتتألّف من پانتوس  $\pi\alpha v au au au au$  رمان، وذلك بحسب ما تأتي في سياق الجملة المستعملة فيها إذ أنَّ پان  $\pi\alpha v au$  تعني الكليّة entirely-all. نجد هذه الكلمة مثلًا في الرسالة إلى العبرانيين: « تَابُوتُ الْعَهْدِ مُغَشَّى مِنْ كُلِّ حِهَةٍ.  $\pi\alpha v au au au$ 

الكلمة الثانية هي كراتور κράτωρ من الفعل كراتيُّو κράτωρ الذي يعني: يملك القدرة والقوّة والتحكّم، يضبط. نجد هذ الكلمة مثلًا في إنجيل لوقا: « صَنَعَ قُوَّةً κράτος بِذِرَاعِهِ» (لو ١٥٠١).

#### الرّبّ يسوع يجلس على عرشه:

نشاهد الرّب يسوع المسيح في هذه الأيقونة يتربّع على عرشه الأبديّ مرفوعًا بالشيروبيم والسيرافيم، كما جاء في المزمور: «ركب على كاروب وطار وهف على أجنحة الرياح» (مز ١٨:١٠).

وهذا المشهد يذكّرنا أيضًا في بعض جوانبه بما قاله أشعياء النبي في الرؤيا التي حدثت معه: «رأيت السيّد جالسًا على كرسيٍّ عالٍ ومرتفع، وأذياله تملأ الهيكل. السيرافيم واقفون فوقه لكل واحد ستة أجنحة، باثنين يغطي وجهه وباثنين يغطى رجليه وباثنين يطير». (أش ٢:١-٣).

#### الإنجيليّون الأربعة:

تتوزّع في الزاويا الأربع حول الرّبّ يسوع المسيح، رموزٌ أربعة، خَلْفَ رأس كلِّ منها هالة القداسة، وكلُّ منها يحمل إنجيلًا، إذ هي تشير إلى الإنجيليين الأربعة، ومدّونٌ بجانب كلّ منها اسمُ الإنجيلي، وهي موزّعة كالآتى:

يمين كتف السيّد: ملاك (ملاك-إنسان) يرمز إلى متّى الإنجيليّ. يسار كتف السيّد: نسر يرمز إلى يوحنّا اللاهوتي الإنجيليّ. يمين قدم السيّد: أسد يرمز إلى مرقس الإنجيليّ. يسار قدم السيّد: ثور يرمز إلى لوقا الإنجيليّ.

مصادر هذه الرموز سِفران في الكتاب المقدّس، الأوّل: عند حزقيال النبيّ في الاصحاح الأوّل، الثاني: في سفر الرؤيا (رؤ ٢:٦-٧)

كذلك طبَّق القديس إيريناوس أسقف ليون (١١٥-٢٠٢م) هذه الرموز على كل من الإنجيلين الأربعة بحسب خصائص كل إنجيل منهم فقال:

يُرمز لمتّى الإنجيلي بالإنسان الذي يجتهد في إعلان نسب العذراء مريم التي أخذ منها الرّبّ يسوع المسيح حسدًا، كما أنّ يسوع يظهر في إنجيله صديقًا للإنسان المحتاج إلى الخلاص.

يُرمز ليوحنا الإنجيليّ اللاهوتيّ بالنسر لأنّه حلَّق في سماء اللّاهوت، وكتب عن ألوهيّة كلمة الله بإسهاب وعمق كبيرين.

يُرمَز لمرقس الإنجيلي بالأسد لأنّه يبدأ إنجيلَه بصراخ القدّيس يوحنا المعمدان في وسط بريّة هذا العالم: «صوتُ صارخٍ في البريّة: أعدّوا طريق الرّبّ، اصنعوا سبله مستقيمة» (مر٣:١).

يُرمز للوقا الإنجيلي بالعِجْلِ، حيث أنه يبدأ إنجيله بزكريا الذي يقدّم ذبيحةً عن الشعب رمزًا لكهنوت المسيح وفدائه.

#### الكواكب والنجوم:

نشاهد تحت أقدام المسيح الكرةَ الأرضيّة والشمس والقمر والنجوم دلالةً على أنّه خالق الكون بأسره وضابطه، وهو بدوره يشهد له.

ألا يقول المزمور: «السموات تحدّث بمجد الله. والفلك يخبّر بعمل يديه. يوم إلى يوم يذيع كلامًا وليل إلى ليل يبدي عِلمًا» (مز ١٩:١).

#### الرّب يبارك:

بيده اليمنى يبارك. هذا الشكل من البركة، أي حركة الأصابع، يرمز إلى الأحرف الأولى والأخيرة لكل من كلمتي يسوع المسيح باليونانيّة: ICXC

Xριστός من إيسوس و Ἰησοῦς و XC من إيسوس ε ΙΠσοῦς من إيسوس ε ΙΝ من إيسوس تديمًا كان شكل حرف السيغما

كثيرًا ما نشاهد في الكنيسة هذه الأحرف ICXC على ستائر الباب الملوكي، أو على ظهر الفلّونيّة (القطعة العُلويّة من ثياب الكاهن) أو على ظهر الفلّونيّة (القطعة العُلويّة من ثياب الكاهن) أو على الأواني الكنسيّة، وهي مكتوبة في القسم العُلوي من الصليب أحرف نيكا، NIKA التي ويترافق معها في القسم السفلي من الصليب أحرف نيكا، Nικάω التي الانتصار في اليونانيّة: نيكًا Νικάω من الفعل نيكاو Ονικητής أن هو المنتصر على الموت والشيطان أو نيكيتيس Ονικητής إلّت الفعل وقد قال لنا: « ثِقُوا: أَنَا قَدْ غَلَبْتُ الْعَالَمُ » (يو ٢١ : ٣٣)، إنّه الفعل نفسه المستعمل في هذه الآية. (نينيكيكا – قد غلبت νενίκηκα). هذه الأحرف نجدها في أعلى الأيقونة، وهي دائمًا موجودة بجانب هذه الأحرف نجدها في أعلى الأيقونة، وهي دائمًا موجودة بجانب الرّبّ يسوع المسيح، تُعرّف عنه وتشير إليه. هذا أمرٌ واحبٌ في كتابة الأيقونات إذ لا أيقونات دون عناوين تشير إلى اسمها واسم الأشخاص الموجودين فيها.

#### الهالة خلف رأس الرّبّ:

نشاهد دائمًا في أيقونات الرّبّ يسوع المسيح هالة خلف رأسه داخلها صليب وثلاثة أحرف يونانيّة.

الهالة تشير إلى القداسة...

أما الصليب فيشير إلى انَّ يسوع قد صُلب.

الأحرف الثلاثة هي أحرف يونانيّة تعني الكائن، وهو التعريف الذي أطلقه الله على نفسه عندما ظهر لموسى النبي في العليقة: «وَأُمَّا مُوسَى فَكَانَ يَرْعَى غَنَمَ يَثْرُونَ حَمِيهِ كَاهِنِ مِدْيَانَ، فَسَاقَ الْغَنَمَ إِلَى وَرَاءِ الْبَرِّيَّةِ فَكَانَ يَرْعَى غَنَمَ يَثْرُونَ حَمِيهِ كَاهِنِ مِدْيَانَ، فَسَاقَ الْغَنَمَ إِلَى وَرَاءِ الْبَرِّيَّةِ وَجَاءَ إِلَى جَبَلِ اللهِ حُورِيب. وَظَهَرَ لَهُ مَلاَكُ الرَّبِّ بِلَهِيبِ نَارٍ مِنْ وَسَطِ عُلَيْقَةً لَمْ تَكُنْ تَحْتَرِقُ. فَقَالَ عُلَيْقَةً لَمْ تَكُنْ تَحْتَرِقُ. فَقَالَ مُوسَى: ﴿أَمِيلُ الآنَ لأَنْظُرَ هذَا الْمَنْظَرَ الْعَظِيمَ. لِمَاذَا لاَ تَحْتَرِقُ مُوسَى: ﴿فَمِيلُ الآنَ لأَنْظُرَ هذَا الْمَنْظَرَ الْعَظِيمَ. لِمَاذَا لاَ تَحْتَرِقُ الْعُلَيْقَةً اللهُ مِنْ وَسَطِ الْعُلَيْقَةِ اللهُ مِنْ وَسَطِ الْعُلَيْقَةِ وَقَالَ: ﴿هَأَنَا اللهُ مِنْ وَسَطِ الْعُلَيْقَةَ وَقَالَ: ﴿هَأَنَا إِلَهُ أَيْكَ، لأَنَّ الْمَوْضِعَ الَّذِي أَنْتَ وَاقِفٌ عَلَيْهِ وَقَالَ: ﴿لاَ تَقْتَرِبُ إِلَى اللهِ مُوسَى، مُوسَى، مُوسَى!». فَقَالَ: ﴿هَأَنَا إِلهُ أَبِيكَ، إِلهُ إِبْرَاهِيمَ وَإِلهُ إِسْحَاقَ وَإِلهُ أَرْضُ مُقَدَّسَةٌ». ثُمَّ قَالَ: ﴿أَنَا إِلهُ أَبِيكَ، إِلهُ إِبْرَاهِيمَ وَإِلهُ إِسْحَاقَ وَإِلهُ اللهُ مُوسَى وَجْهَهُ لأَنَّهُ خَافَ أَنْ يُنْظُرَ إِلَى اللهِ.» (خر يَعْفُوبَ». فَعَطَّى مُوسَى وَجْهَهُ لأَنَّهُ خَافَ أَنْ يُنْظُرَ إِلَى اللهِ.» (خر الله عَلَى الله أَمِينَ أَمْهِي عَروي يعْفُوبَ». فهي تروي عاورة تكشف لنا أمرين أساسيّين:

1 - الله هو المتكلّم مع النبيّ موسى

#### ٢ – اسم الله ومعناه الحقيقي والفعلي

صحيح أن النَّص بدأ هكذا: «وَظَهَرَ لَهُ مَلاَكُ الرَّبِّ»، إلَّا أنَّه يعود ويوضّح بشكل قاطع فيقول: « فَلَمَّا رَأَى الرَّبُّ أَنَّهُ مَالَ لِيَنْظُرَ، نَادَاهُ اللهُ مِنْ وَسَطِ الْعُلَيْقَةِ... فَغَطَّى مُوسَى وَجْهَهُ لأَنَّهُ حَافَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى الله.»

هذا أمرٌ شائع في بعض النصوص الكتابيّة في العهد القديم، والمقصود هنا بعبارة «ملاك الرّب» الله نفسه. هذا من عادة الله، فهو يقوم دائمًا بالخطوة الأولى ويعلن عن ذاته ويدعو الناس بأسمائهم. وقد قصد الله في هذه المحاورة أن يؤكّد لموسى النبي أنّه إلهٌ شخصيٌّ: « إله أبيك وإله آبائكم وإله إبراهيم وإله اسحق وإله يعقوب...».

فهو الآب السماوي الذي لا ينسى أبناءه ولا يتخلّى عن وعده الخلاصي الذي بدأه مع حوّاء، عندما قال لها إنّ من نسلها سيأتي من يسحق رأس الشيطان (تك٣: ٥١)، وأكمله مع البطاركة الثلاثة إبراهيم وإسحق ويعقوب، ومع كلّ الأنبياء من بعدهم ليتحقّق أخيرًا في العهد الجديد، فنرى متّى الإنجيلي يعلن تحقيق نبوءة أشعياء النبي عندما تكلّم الملاك مع يوسف خطيب مريم: ﴿ وَهَذَا كُلُّهُ كَانَ لِكَيْ عَندما تكلّم الملاك مع يوسف خطيب مريم: ﴿ وَهَذَا كُلُّهُ كَانَ لِكَيْ عَمَّا قِيلَ مِنَ الرَّبِّ بِالنَّبِيِّ: ﴿ هُوَذَا الْعَذْرَاءُ تَحْبَلُ وَتَلِدُ ابْناً وَيَدْعُونَ اسْمَهُ عَمَّا وَيلَ مِنَ الرَّبِ بِالنَّبِيِّ: ﴿ هُوَذَا الْعَذْرَاءُ تَحْبَلُ وَتَلِدُ ابْناً وَيَدْعُونَ اسْمَهُ عَمَّا وَمَرْدُوكُ وَ الله الله عن الله عن الله عن الله الله الله عن الله الله عن الله فعل فعل ومردوك و وقيق ومحدّد؟! عندئذٍ أجابه الله عن الله فاستعمل فعل الكينونة ليصف نفسه ﴿ أهيه الذي أهيه كن الكائن»: يهوه و «أهيه الذي أكون» و «الكائن»: يهوه.

وهذه الصيغة هي صيغة مستمرّة - الماضي والحاضر والمستقبل - بمعنى «الذي كان فيه الحياة والذي فيه الحياة دائمًا»، كما أنَّ له صفة المُفعِّل أي «الذي يُعطي الحياة» «إنّه هو، كان وكائن ويكون، ليس

له نماية أو بداية.».

إذًا حواب الله لموسى هو إعلان للبشريّة جمعاء «إنّه الكائن»، و «كينونته مستمرّة وغير مصنوعة من خالقٍ آخر، فهو كائن بطبيعته الإلهيّة».

#### الأحرف اليونانيّة داخل الهالة خلف الرّبّ يسوع المسيح:

الترجمة اليونانيّة للكينونة هي تمامًا ما نقرأه داخل الهالة خلف رأس الترجمة اليونانيّة للكينونة هي تمامًا ما نقرأه داخل الهالة خلف ويشوع في الرّبّ يسوع المسيح: « $0\acute{o}$ ». بالمقابل، اسم يسوع أو يشوع في اللغة العبريّة معناه «يهوه يخلّص» أي «الكائن من ذاته الذي يخلّص»، إذ الحرف «ي» هو تلخيص لـ «يهوه» و «شوع» هو فعل الخلاص.

هذا ما قاله بالتحديد الملاك ليوسف خطيب مريم في العهد الجديد: «فَسَتَلِدُ ابْناً وَتَدْعُو اسْمَهُ يَسُوعَ لأَنَّهُ يُخَلِّصُ شَعْبَهُ مِنْ خَطَايَاهُمْ» (مت ١:٢١).

يُزاد على ذلك ما قاله الرّب عن نفسه، وكان ذلك عثرةً لليهود ولكثيرين: «فَقَالَ هُمُ يَسُوعُ: «أَنَا مِنَ الْبَدْءِ مَا أُكَلِّمُكُمْ أَيْضًا بِهِ.» ولكثيرين: «فَقَالَ هُمُ يَسُوعُ: «أَنَا مِنَ الْبَدْءِ مَا أُكَلِّمُكُمْ أَيْضًا بِهِ.» (يو ٨:٢٥). فلنلاحظ كلمة «البدء – أرخين – أرخين ويكمل يسوع في الإصحاح عينه: «مَتَى رَفَعْتُمُ ابْنَ الإِنْسَانِ، فَحِينَئِذٍ تَفْهَمُونَ أَنِّ أَنَا هُوَ. (إيغو إيمِّي – أنا هو – ٤μ١٤)» (يو ٨:٢٨).

#### لباس الرّب يسوع:

الرداء الخارجي للرّبّ يسوع المسيح أزرق اللون، تنعكس عليه بقع ذهبيّة، تحته قميص طويل لونه نبيذيّ، وعلى كتفه اليُمْني خطوط من ذهب.

للألوان هنا معنًى. يرمز اللون الأزرق عادة إلى الخَلق، والنبيذيّ إلى الألوهة، والذهبيّ إلى الملوكيّة والجحد.

للرّب يسوع طبيعتان كاملتان إلهيّة وبشريّة، إذ هو الله الذي تجسّد وأصبح إنسانًا. فاللون النبيذيّ يشير إلى ألوهيّته والأزرق إلى بشريّته، والذهبيّ إلى ملوكيّته.

#### الإنجيل بيد الرّب:

الإنجيل مفتوحٌ للجميع لأن الدعوة هي للمسكونة جمعاء.

الكتابة فيه باليونانيّة وتعني: «أَنَا هُوَ نُورُ الْعَالَمِ. مَنْ يَتْبَعْنِي فَلاَ يَمْشِي فِي الظُّلْمَةِ بَلْ يَكُونُ لَهُ نُورُ الْحَيَاةِ» (يو ٢ ١ : ٨).

#### الكتابة في إطار الأيقونة:

يحيط بالأيقونة هذه آيات من المزمور الثالث والثلاثين كالآتي:

« مِنَ السَّمَاوَاتِ نَظَرَ الرَّبُّ. رَأَى جَمِيعَ بَنِي الْبَشَرِ. مِنْ مَكَانِ سُكْنَاهُ تَطَلَّعَ إِلَى جَمِيعَ الْمُنْتَبِهُ إِلَى كُلِّ تَطَلَّعَ إِلَى جَمِيعِ الْمُنْتَبِهُ إِلَى كُلِّ تَطَلَّعَ إِلَى جَمِيعِ الْمُنْتَبِهُ إِلَى كُلِّ أَعْمَالِحِمْ.» (مزمور ١٣:٣٣ - ١٥).

#### الفصل العاشر – تتمة

وفي هذه الجبال الوعرة لشبه جزيرة آثوس، كُل حفرة ووادٍ مُخْبَأ للشياطين، كما تؤكِّده الأسطورة القديمة. والويل للناسك الذي لا

يتمكَّن من السيطرة عليها بفضل الصليب الذي يحمله في قلبه وفي يديه. فالصِّراع رهيب ودون رحمة. وقد يضعف الناسك في أية لحظة ويسقط بين يدي العدق، ويفقد كُل ما ربحه بالدَّم والدموع والمشقاتِ التي لا توصَف!

وعندما حلَّ صيف ١٨٩٨، وفي نهاية السنة الدراسيّة، وصلَ مدير مدرسة ريزاريو الجليل إلى كارييس (عاصمة جبل آثوس) برفقة صديقيْن له، راهبين من جزيرة خيوس. وكان قد قام بالمساعي اللازمة وحصَلَ على إذن البطريرك المسكوني قسطنطين الخامس. وقد نزل الثلاثة في ساحة بروتاتو الفسيحة المحاطة بالفنادق والمخازن.

فاستقبلهم أربعة رؤساء أديار يحمل كُلِّ منهم أحد الأختام الأربعة، وبعض قُدامي مجلس رؤساء الأديار.

لن نُتابع بالتفصيل تنقلات نكتاريوس خلال إقامته التي استمرت زهاء ثلاثة أشهر: فقد مضّت ليالٍ كاملة يعمل بالمكتبات. كما زار الأديار، ومارس الكثير من الأسهار والجهادات القاسية التي سُمِحَ له باتباعها ...

ومع ذلك فما أنْ عُرِفَ بجهوده وبالتوصيات الصادرة عن البطريرك وعن اتحاد الأديار المقدَّس، حقَّى بدأت مختلف الشائعات تنتشر حوله في أوساط الرهبان والأُجراء العاملين في الأديار وبعض الزوَّار. وقد رأى فيه البعض صورة عظيمة عن الكنيسة، بينما اعتبره البعض الآخر أُسقفًا ساقطًا، كسولًا، لا سُلطة له، ولا يعيش إلَّا بفضل تسامح مُحمع أثينا المُقَدَّس. وكان بعض المُخادعين والمراوغين الذين يتسترون وراء مظاهر الورع، يعيدون إلى الأذهان اتهامات بطريركية الإسكندرية ويؤكدونها. ويقولون عن نكتاريوس انه يشبه الجرح الخفي، واللباس المبقّع من الداخل.

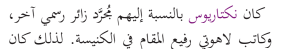
#### وفيما يلي بعض ماكتبه البطريرك قسطنطين الخامس عنه:

« يسرُّنا أن نوصي لقداستكم بقداسة هذا الصديق، ولا يُساورنا الشَّك في أنَّ الجماعة الـمُقدَّسة وجميع رؤساء الأديار القديسين، الذين يرأسون أبويًا الأديار المغبوطة، سوفَ يستقبلون قداسته بالاحترام والتقدير اللذين يَليقَان بِدَرَجَتهِ وبالمسؤوليات العالية التي يضطلع بها، وفي أنَّهُم سوف يُبادرون جاهدين إلى تحقيق جميع رغباته.»



«... إنه معروف بكتاباته اللاهوتيَّة الكثيرة والمتنوِّعة، وخصوصًا باندفاعه الحارِّ والخالص لتنشئة المؤمنين وهو يعمل في هذا الحقل منذ

سنواتٍ كثيرة دون توقُّف. ولهذا فقد أُوكَلَ إليه الرؤساء الإكليريكيون في اليونان إدارة إحدَى أفضَل مدارس الكهنة عندنا. وما أنَّ قداسته يزور أرضنا المقدَّسة للمرَّة الأولى، فإنَّنا نرجوكم بحرارة أن تستقبلوه بالاحترام والتقدير اللذين يَليقانِ بدرجته وبالمسؤوليات العالية التي يضطلع بها، وأن تفعلوا كُلِّ ما هو مُستطاع لتحقيق جميع رغباته. وفي الوقت نفسه، فإنَّنا نلفت نظركم إلى رسالة قداسة البطريرك المسكوني التي يسمح له فيها بالطبع بتأدية جميع الخِدَم المقدَّسة. واقبلوا منًا ...».



يجب أن تُفتَح أمامه جميع الأبواب، وأن يَعرض عليه الجميع حدماتهم كبارًا وصِغارًا، وأن يكونوا لُطفاء معه. وكانوا مُعتادين على استقبال الأساقفة، ويعرفون جيدًا كيف يتصرَّفون معهم: إذ يَرْتَدُونَ مُظَاهِر التقوَى ويحيطونهم برِعايتهم، ويخدمونهم، ويلبُّون جميع طلباتهم الشخصية ورغباتهم.

لكن فوجئوا جدًّا بوصول كاهن متواضع، خافض العينين، بسيط اللباس، ومن دون شارات كهنوتيَّة. ناحل الوجه، يتكلَّم ببطء وبصوتٍ مرتجف أحيانًا، ولكنه خفيض ومنفعل.

لقد زار دير فاتوبيدي، ثمَّ تنقَّلَ بين أديار متعدَّدة ووصَلَ مع صديقه والدليل إلى دير اللاڤرا الكبير. فوصلوا من الشرق على ظهر دابة، ومَرُّوا أمام دير كاراكالوس في آخر شبه الجزيرة. وزاروا أچياسما النبع العجائبي المتدفِّق من الصخرة الكبيرة التي ضربها القديس أثناسيوس الأثوسي بِعَصاه، بحسب إرشادات الكليّة القداسة. ومازال الصليب الذي ظهر بعد المعجزة محفورًا في الصخرة، وبالإمكان رؤيته من خلال الماء المقدّس.





- « هَلَا نُحُبّ الله بوَجْدٍ حقيقيّ، لا خوفًا من الجحيم، بل تَوْقًا إلى الملكوت. وهَل ثُمّة بالحقيقة، ما يمكن مقارنتُه بمُشاهدتنا المسيح؟ لا شيء! وهل ثمّة ما بوسعنا تشبيهه بنِعَم التمتّع بخيرات المسيح؟ لا شيء! وهذا حقّ «فَلا عين رأَتْ ولا أُذن سمعتْ ما يدّخره الله لمن يُحبُّهم» (حول رسالة تيموثاوس الأولى، العظة ١٤:٤).

- « ما أن تُلِمَّ بنا لَذْعَة الحبّ لله حتى نمتنعَ عن النَظَر من بُعد إلى كُلّ ما يُدهش عيني الجسد. فَمَن يُحبّ الله له عينان غير عَينيه، وهما عينا الإيمان، ومِن ثمَّ يتأمَّل ولا يَنِي الأمور العليا، ويركِّز عليها أفكاره كافةً. وحين يسير على الأرض، يتصرَّف في جميع الأمور وكأنَّ السماء قد غَدَت وطنه. ولا يوقفُ مَن يُحبُّ الله انتباهه على أُبَّمةِ الحياة الرَّاهنة وروعتِها، ولا على نَكسَاتِها، بَل يتخطَّى كُلّ هذه الشؤون، ذاهبًا بسرعة بِمَنحى وطنه ...وحينَ ينزع هذا المُحبّ مثلَ هذه النزعةِ يزدَرِي كل حادثة تبدو الأشد هولًا في الحياة: فلا يعتريه الفزع من السيف ولا السياط، ولا من الجلادين، وكأنَّ نفسته منحطفة بتَوْقِها إلى الخيراتِ الأزليَّةِ. فيبدو وكأنّهُ لم يعُد يتقمّص حسدًا بشريًا.

أتوسل إليكم إذن لِنُحِبَنَّ الله حُبًّا مُتَّقِدًا بالعِشقِ! هيّا بنا نُغرِق فيه مفاهيمنا وقلوبنا!». (العظة حول سفر التكوين).

- « مَن نشَبَتْ فيه حُرقة حب الله، ليس بِمُكنَتِهِ من بعدُ احتمال ما تقع عليهِ نظرات عيْنَيْ جَسده. وإذْ يتزوَّد بعينين غيرهما، أي بعيني الإيمان، يشرع يتأمّلهما دون هوادة، ويَشُدّ روحه إليهما. فيسير على الأرض كمثلِ مَن انتقلت أعماله إلى السماء. وفي سعيه الحثيث إلى الفضيلة، ما من شيء بَشري يتمكَّن من أنْ يوقفه.

لأنَّ نفسًا كهذه، لا تُبصِر من بعد الجوانب البَرَّاقة من الحياة، ولا الصعوبات ولا العراقيل، بل تخفُّ مُسرعةً وتتخطَّى كُل هذه الأمور، فتهرع ماضيةً إلى بلوغ «وطنها». وعلى غرار عدَّاءٍ يعدو بطاقته المثلَى، لا يعير بعدُ انتباهه إلى العقبات، ولئن ارتطم بما مرّاتٍ عديدة جمّةً، بل يسترسل بتمام ذهنه إلى السباق الذي ينهَضُ به، ويجتاز كل ما يعترضه اجتيازًا سَهلًا، فيُسرع نحو الهدف الذي حُدّد له. فعلى هذا المنوال

بعينه، مَن يدأب على سباق الفضيلة، ومن يصبو إلى الارتقاء من الأرض إلى العُلَى، يعزف هنا في هذي الحياة عن الأمور المرئيَّة قاطبةً، ويتهافت كلّ التهافت على السباق، غيرَ منحدع بأيٍّ من الأشياء المنظورة قبل أن يصل فيبلغ المنتهى». (حول سفر التكوين، العظة المنتهى).

- « في وسط المدن، حيثُ كان بولس يُقيم، لبثَ بعيدًا عن شؤون الدُّنيا، مثلما نبتَعد نحنُ عن حثث الرَّاقدين. وحينَ قال: «العالم مصلوب عندي»، كان يتحدَّث عن فقدان الشعور هذا، وأردَفَ قائلًا: «وأنا مصلوب عند العَالم».

هكذا ينبغي علينا أن نُحبّ المسيح. هكذا ينبغي أن نتجرّد من أمور هذه الدنيا. وحيثُ أنّ نفوس الأنبياء القدّيسين كانت مُشْبَعة باستعدادات من هذا القبيل، فقد نالوا عيونًا جديدة. فراحوا يتجرّدون من الأشياء الرّاهنة. وهنا تبدّى أثر غيرتهم. بيدَ أنَّ عيونَهُم طفقت، فيما بعد، تنفتح على نور جديد، فتتأمّل المُقبل من الزمان. وههنا تبدّى أيضًا أثر النعمة الإلهيّة. وأيّ كان من البشر يُلي إعجابه لأمور هذه الدنيا، لا يستطيع أن يستحقّ قبولَه في تأمّل شؤون المستقبل. وأيّ منّا يزدري الأمور الرّاهنة ولا يُبصِر فيها سِوَى ظِلِّ وحُلم، سرعانَ ما يوضع في حيازة هذه الكنوز الروحيّة التي تعصَى على كُلّ تثمينٍ وتقدير. يوضع في حيازة هذه الكنوز الروحيّة التي تعصَى على كُلّ تثمينٍ وتقدير. بلوغهم سنّ الرجولة، وحين يزدرون جميع تُرّهات الطفولة، وطالما بلوغهم سنّ الرجولة، وحين يزدرون جميع تُرّهات الطفولة، وطالما يلبثون مُعجبين بهاتيك الترهات، نحسبهم قاصرين عن حيازة الخيرات الجسديّة. وكذلك، فإنَّ نفسًا لم تتعلَّم مُطلقًا ازدراء أمور هذه الدنيا التعسة، فلا يسعها أن تُعجَب بالأمور السماويّة، فالإنسان الغرائزي لا يُدرِك الأمور الواردة من الله.

هيًّا بِنَا نَسعى إذن إلى العُزلة، لا أُعنِي عزلة الأماكن وحسب، بل عُزلة القَلب على الخصوص. ولنَحرص أولًا على أن نهتدي ونقود نفوسنا إلى داخل مناطق تلبث مُقفِرَةً بتمامها» (خطاب في تأنيب الضمير وفي الندم).

- « لَكَ إِلهٌ يُحبّكَ بِحنَان يَفوق حنانَ أَبٍ. وبعنايَةٍ أُوفرَ عَطفًا من حنوّ الأُمّهات. لَكَ إِلهٌ يُعِزّكَ بحرارةٍ أَشَدَّ اتقادًا ممّا هي حَرارةً الأزواج الشّابة.

لَكَ إِلهٌ يَصْنعُ سَعَادتَه بِخَلاصِكَ أَكثرَ مُمّا تَفْعلُ أَنتَ بِنَحاتِكَ من الخطرِ والمَوتِ. لَكَ عنْ كَافّةِ أَشْكَالِ الوُدِّ

<u>لَكَ إِلَّهُ</u> يُعرِبُ لكَ عنْ كافّةِ أشكالِ الوُمِّ وضُرُوبِ الحَنانِ

فَهُوَ حَنانُ أَبٍ عَلَى بَنِيْه، حَنانُ أُمِّ عَلَى أَطْفَالها، حَنانُ أُمِّ عَلَى أَطْفَالها، وَكَرَّامٍ عَلَى غِراسِ كَرْمَتِه، وَكَرَّامٍ عَلَى غِراسِ كَرْمَتِه، وَمِعْمَارِيِّ عَلَى عَمَلِ بِنَائِهِ، وَزُوْجٍ عَلَى زَوْجَتِهِ، وَفَقَى شَابِّ عَلَى خَطِيبَتِهِ، وَفَقَى شَابِّ عَلَى خَطِيبَتِهِ، لَكَ إِلَّهُ يَبْغِي أَنْ يُقصِي عَنكَ الشُّرور، كَمَا الشَّرَقُ عَن الغَربِ قَصِيّ، كَمَا الشَّرَقُ فَوقَ اليَابِسَةِ تَرْتَقِي،

أو بالأَحرَى، لاكمثلِ هَذَا وَحَسبْ، بَل أَكْثَرَ مِنْ هَذَا بالجَمِّ الكثير، لأنَّ عِنايَةَ الله على كُلِّ إدراكٍ عَصِيَّةٌ، وَحُنوَّهُ يَمَتَنِعُ عَلَى كُلِّ صِيغَةٍ وَتَعبير، وَكُنوَّهُ يَمَتَنِعُ عَلَى كُلِّ صِيغَةٍ وَتَعبير، وَلا يَرقَى أَيُّ إِعرابٍ إلى جُودَتِه وَصَلَاحِهِ، وَعَصِيٌّ حُبُّهُ عَلَى كُلِّ إدراكٍ وَتَقدير». (العظة لهؤلاء الذين يتشكّكون».

- «أجل، فالصليب هو الذي أزالَ غَضَب الله وبدده عن بني الإنسان، وهو الذي صالحهم مع الله، والذي صَيرً الأرضَ سماءً، وجمع الفانينَ بالملائكة، وأطاحَ قلعة الموت، وحَطمَ شوكة الشيطان، ولاشى أثرَ الخطيئة، وأنقذَ المسكونة من الضلال، وأعادَ الحقّ إلى نِصابِهِ، وطردَ الأبالسة، وقلبَ هياكلهم رأسًا على عقب، ونسَفَ مذابحهم، وأوقفَ رأسًا على عقب، ونسَفَ مذابحهم، وأوقفَ ذبائحهم، ورسَّحَ الفضيلة، وشَيَّدَ أُسسَ

والصليب، إنَّما هو مشيئة الآب، ومحد الابن واختلاج الرُّوح القُدُس (اختلجَ الشَّيءَ: خلجَه، جذبه وانتزعه.). وإنَّ الصليب اعتزاز بولس وفحاره: «فَحَاشَا لِي أَنْ أَفْتَخِرَ إِلَّا بِصَلِيبِ رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيح» (غلاطية ١٤:٦). فالصليب يفوق الشَمس بأشعته وتألَّقه وروعته. وحينما تُظلم الشمس يلتمع الصليب، فالشمس لا تُظلم لأنمّا أوفت على ساعتها الأخيرة، بل لأنّ روعة الصليب تكسفها. فقد قام الصليب بتمزيق صكّ الحُكمْ علينا، فكُسرَ قيود الموت. وعُصارة القول: الصليب صَرحُ حُبّ الله. «لأنَّهُ هكَذَا أَحَبَّ اللهُ الْعَالَمَ حَتَّى بَذَلَ ابْنَهُ الْوَحِيد، لِكَيْ لاَ يَهْلِكَ كُلُّ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ، بَلْ تَكُونُ لَهُ الْحَيَاةُ الأَبَدِيَّةُ.» (يو ١٦:٣). (العظة حول آلام المسيح).

- «حيثُ يكون المسيح فهناك السماء» (العظة حول المدافن والصليب).

# المراقات والمركات والمركات والمركوبية الكبير رئيس أساقفة كبادوكية

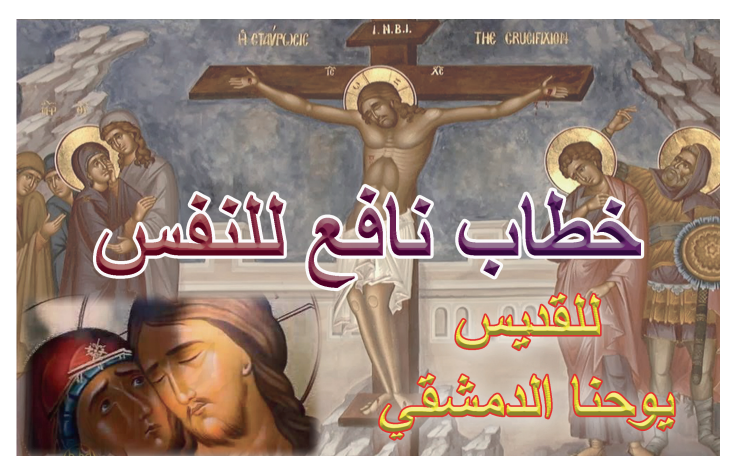
إِنَّ الذين يسعون نحو طلب الاستشارة من العرَّافين، أولئك الذين يتبعون عادات الوثنيين ويُدخِلون أناسًا مختصين بالعرافة إلى بيوتهم للبحث عن أعمال السحر، ينبغي أن يخضعوا للقانون الكنسي ويُحرَمُوا لمدّة ستّ سنوات. ثمَّ بعد ذلك يصيروا مقبولين في الشَّرِكة. ويُحرَمُوا لمدّة سخه هذا لكي يتذوَّقوا ثمار التوبة. وعلى كُلِّ حال أنا لا أحكُم على هذه الموضوعات بالنظر إلى المدّة الزمنيَّة، لكنني أهتم فقط بموضوع التوبة. فلو كان من الصعب عليهم أن يمتنعوا عن عادات هؤلاء الوثنيين، وربما تكون لديهم رغبة في أن يُستعبدوا عليهما من الجسد بدلًا من الخضوع للرَّبِّ، واتِّباع طريقة حياة تتفق مع الإنجيل، فإنَّه لن تكون هناك أي رؤية مشتركة يمكن أن تجمع ميننا « بَسَطْتُ يَدَيَّ طُولَ النَّهَارِ إِلَى شَعْبٍ مُتَمَرِّدٍ سَائِرٍ فِي طَرِيق عَيْرِ صَالِح وَرَاءَ أَفْكَارِهِ.» (أشعياء ٢:١٥).

إذًا ينبغي ألَّا نُعَرِّض أنفسنا للفناء مع هؤلاء، لكن ينبغي علينا أن

نتجنَّب الوقوع في مثل هذه الخطايا الثقيلة، ونسلَّط أعيننا ليوم المحازاة المخوف، وأن نرفض مشاركتهم تلك الأعمال الشريرة حتى لا نملك معهم بسبب اقترافنا نفس الخطايا.

وللأسف هذه الأعمال يتجرأ على فعلها مَن يحملون اسم المسيح. إذًا لو أُهَّم لم يدركوا ولم يعرفوا بعد أنه بسبب هذه الأعمال يأتي علينا غضب الله، فأي شركة يمكن أن تصير بيننا؟ ومع هذا فأنا مستعدٌ ليلًا ونهارًا بأن أنصحهم ليس فقط بطريقة علنيّة، لكن أيضًا بشكل خاص، حتى لا ينحَدِعُوا بخبث هؤلاء العرّافين مصلّيًا من أجلهم على الدوام، لكي نرجهم وأن ننقذهم من فخاخ الشيطان. فإن لم نتمكّن من هذا فلنحاول على الأقل أن ننقذ أنفسنا من الدينونة الأبديّة.

رمن رسالة القديس باسيليوس الكبير إلى أمفيلوخيوس عن قوانين الكنيسة، ( $\mathbf{E}\Pi\mathbf{E}$ ) مجلَّد ۱ ، ص  $\mathbf{E}\mathbf{T}\mathbf{E}$ )



على الإنسان أن يَعلَم بأنَّه كائنٌ مزدوج، وأنَّه مُكُوَّنٌ من نفسٍ وجسد، وأنَّ حواسّه وفضائلها مزدوجة هي أيضًا. فثمَّة خمس حواس للنفس وخمس حواس للجسد. أمَّا حواسّ النفس، والتي يدعوها الحكماء أيضًا قِوَى أو مَلكات، فهي الدِّهن والتفكير والحُكم والمخيّلة والإدراك؛ وأمَّا حواسّ الجسد فهي البَصر والشَّم والسَّمع والدَّوق واللّمس. ولكن إذا ما كانت فضائل الحواس مزدوجةً فمن المؤكَّد بالتالي أنَّ رذائلها مزدوجةٌ أيضًا، ويَلزم كلَّ إنسانٍ من ثمَّ أن يعلم بوضوح ما هي فضائل النفس وفضائل الجسد، وأيضًا ما هي أهواء النفس وأهواء الجسد.

نقول إنَّ فضائل النفس هي أساسًا هذه الفضائل العامَّة الأربع: الشجاعة والفطنة والعقة والعدل. ومنها تولد فضائل النفس الأُخرى: الإيمانُ والرَّجاءُ والحبَّةُ (١ كورنثوس١٣:١٣)، والصلاةُ، والتواضعُ، والوداعةُ، وطولُ الأناة، والحِلمُ، والصلاحُ، وعدمُ الغضبِ، والمعرفةُ الإلهيّةُ، والحميّةُ، والبساطةُ، والسَّكينةُ، والصِّدقُ، وانعدامُ العُجبِ والكبرياءُ والحُسنَدُ والخُبثُ وحبُّ المال، والحنقُ، والرحمةُ، والجودُ، وانعدامُ الخوفِ، والحزنُ، والندمُ، والحشمةُ، والتقوَى، والسعيُ إلى الخيرات الآتية، والنزوعُ إلى ملكوت الله، واشتهاءُ التنبيِّ.

أمَّا فضائل الجسد فهي أدوات الفضائل بخاصة، وهي تُمَارَسُ عن معرفة وبحسب الله، بعيدًا عن أيِّ رياءٍ وأيِّ رغبةٍ في إرضاء البشر، إذ إخَّا تحمل الإنسان على النموّ في التواضع واللّاهوى. إنَّها الاعتدالُ، والصومُ، والجوعُ، والعطشُ، والسَّهرُ، والوقوفُ طوالَ الليلِ، والمواظبةُ على الركوعِ، وعدمُ الاغتسالِ، والاكتساءُ بلباسٍ واحد، والاغتذاءُ بما يَبِسَ من الأطعمة، والتأخُّرُ في تناولِ الطعام، والاكتفاءُ بالماءٍ شرابًا،

والنومُ على الحضيض، والفقرُ، وعدمُ الاقتناء، والبُوسُ، وانتفاءُ كلِّ جَميلِ وكلِّ حُبِّ للذَّاتِ، والتوّحدُ، والهدوءُ، وعدمُ الخروج البتّة، والفاقةُ، والاكتفاءُ، والصمتُ، ومزاولةُ العمل اليدوي الخاص، وكلُّ ألم ونسكِ في الجسد، وجميعُ تلك الفضائل الأخرى الأكثر ضرورةً والأكثر منفعةً للجسد الشديد البأس والمضطرب بالأهواء الجسدية. وأمّا حين يكون الجسد عليلًا، وحين يتجاوز هذه الفضائل بمعونة وأمّا حين يكون الجسد عليلًا، وحين لتجاوز هذه الفضائل بمعونة الله، فلا تعود ضروريّةً إلى هذا الحدّ، لأنّ التواضع المقدّس والصّلاة بتما اكتما المقدّس والصّلاة

هذا وعلينا أن نتحدَّث أيضًا عن رذائل النفس والجسد كما أشرنا، أعني بما الأهواء. أمَّا أهواء النفس فهي: النسيانُ والكسلُ والجهلُ، هذه الرذائل الثلاث التي إذ تعمَى بما عين النفس – أي الذهن – تخضع من ثمَّ لكافة الأهواء الأُخرى، ألا وهي الجحودُ، وسوءُ الرأي – أعني كُل هرطقة – والتحديفُ، والحنقُ، والغضبُ، والمرارةُ، والاحتداد، وبغض البَشر، والضغينةُ، والافتراءُ، والإدانةُ، والكآبةُ الخرقاءُ، والخوفُ، والتحاذلُ، والشِّجارُ، والخصومةُ، والحسدُ، والحدُ الباطلُ، والكرياءُ، والمراءاةُ، والكذبُ، والغدرُ، والجشعُ، وحُبُ المادّة، والتقلق، واقتناء الأرضيّات، والتهاون، وصغر النفس، والكفر بالنعمة، والتحدّمرُ، والعَجرَفةُ، والعُجبُ، والغطرسةُ، والتبحّعُ، وحبُ الرئاسةِ، والتذمرُ، والوقاحةُ، وعدمُ الإحساسِ، والتملُّقُ، والنفاقُ، والمُكرُ، والوقاحةُ، وعدمُ الإحساسِ، والتملُّقُ، والنفاقُ، والنّهابُ اللهُكارِ، والمؤلفةاتُ على الخطايا، وضلالُ الأفكارِ، وحبُ المالِ أصلُ كُلِّ الشرور (١ تيموثاوس وحبُ المالِ أصلُ كُلِّ الشرور (١ تيموثاوس وحبُ المالِ أصلُ كُلِّ الشرور (١ تيموثاوس

وأَمَّا أهواء الجسد فهي الشراهةُ، والنَّهمُ، واللَّذةُ، والسكْرُ، والأكلُ

خفية، وحبّ الملذّات على أنواعها، والفحورُ، والزّنى، والخلاعةُ، والدنَسُ، وارتكابُ المحرّماتِ، وإفسادُ الأولادِ، ومُضاجعةُ البهائم، والشهواتُ السيّئةِ مع كافة الأهواء الشائنة المخالفة للطبيعة، كالسرقةِ، والتهاكِ الحُرُماتِ، واللصوصيّةِ، والقتلِ، والرفاهيّة الجسديّةِ، والمتعةِ الناجِمة عن مشيئات الجسد والرامية إلى إراحة الجسد أكثر فأكثر، والعِرافاتِ، والسّحرِ، والرُقى، والشعوَذاتِ، والتكهّناتِ، وحُبِّ التبرّجِ، وتُرهاتِ الزينةِ، والحماقاتِ، والهَوَسِ بالتحميلِ، وتدليكِ الوجوهِ، والبطالةِ المذمومةِ، والشرودِ، والقمارِ، واستخدام المباهج العالميّة بِشَغف، والسّيرة المُحبة الجسد، والتي تجعل الذهن بليدًا، أرضيًّا، هيميًّا، فلا تَدعه يرتفع من ثمّ نحو الله ونحو ممارسة الفضائل.

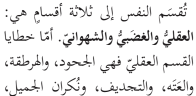
أصل هذه الأهواء كلّها، أو عِللُهَا إذا ما جازَ لنا القول، إثمّا هو حُبّ اللّذة وحبّ الجد وحبّ المال، والتي منها يولد كلُّ شَرّ. فالإنسان لا يرتكب أيَّة خطيئةٍ إنْ لم يُحدِق به هؤلاء العمالقةُ أوَّلًا – كما يدعوها القديس موقس الناسك الكليّ الحكمة – ويستحوذوا عليه: أي النسيان والكسل والجهل التي تولّدها المُتعة والرفاهية، وحبُّ التمجيد من قِبَل الناس، والارتباك في الشؤون الحاضرة. أمَّا العلّة الأولى لهذه كلّها وأمّها الأكثر شَرَّا فهي حبّ الناس ولنزواته الهائمة. ذلك أنَّ فسق الذهن المجسد ولنزواته الهائمة. ذلك أنَّ فسق الذهن وانخطاطه بالدعابة والبذاءة إنمّا هي أصل الكثير من الرذائل والسَّقَطات، تمامًا كحريّة الكلام والضحك.

علاوةً على ذلك كلّه، ينبغي العِلم بأنَّ حُبّ اللّذة الأهوائيَّ متنوعٌ ويتّخذ له أشكالًا عدّة، وأنَّ الملذات التي تخدع النفس تكون عديدةً في ما لو لم تحصِّنْها مخافة الله ومحبّة المسيح فتدأبَ على العمل بالفضائل. ذلك أنَّ ربواتٍ من الملذَّات بحتذب إليها عيني النفس: فثمّة ملذَّات الجسد، وملذّات الخيرات الأرضيّة، وملذّات الشهوانيّة، وملذّات الجد، وملذّات التسلّط، وملذّات الجد، المال، وملذّات العسل، وملذّات الغضب، وملذّات التسلّط، وملذّات حبّ المال، وملذّات الجشع. وهذه تُغوي الأبصار بمظهرها البرّق المستحبّ القادر على احتذاب أولئك الذين يخشَونها هم أنفسم، والذين لم يشغفوا بعد بالفضيلة مع ذلك فيتحمّلوا صرامَتها. ذلك أنَّ كلّ تعلّقٍ أرضيٍّ وكلّ تحمّسٍ إلى الماديّات إنما يُغْمَرانِ باللّذة والمتعة المشغوف بمما، ليكشفا له من ثمّ بأنَّ شهوة النفس هذه باطلةٌ مؤذية، حتَّى أنَّ أرضيّ من ينهزم لها يَنقاد بسببها إلى الحنق والغضب، إلى الغمّ والضغينة وإلى الحرمان ممّا كان يتشوّق إليه. وأمّا إن سادَت مع هذا الشغف أقلُّ عادةٍ عند مَن استسلَمَ لها، دَبَّرَت لهُ هذه العادة، بلا وَعي ولا شفاءٍ مع عند مَن استسلَمَ لها، دَبَّرَت لهُ هذه العادة، بلا وَعي ولا شفاءٍ مع الأسف، أن تستحوذ عليه المههميّة إلى النهاية عبْر اللّذة المستَبرَة فيها. الأسف، أن تستحوذ عليه المههميّة إلى النهاية عبْر اللّذة المستَبرَة فيها.

ذلك أنَّ الشهوة متعدَّدةُ الأوجه كما سبَقَ وقُلنا، وهي لا تتحَقَّق في

الزِّنَى وفي سائر التلذُّذات الجسديّة الأُخرى وحسب، بل وفي الأهواء الباقية أيضًا. فالعفّة ليست في الامتناع عن الزِّنَى وعن ملذَّات أسفل البطن فقط، بل أن يكون المرء بمأمنٍ من الملذَّات الباقية أيضًا. وعليه، فمن تملّكه حبُّ المقتنَى وحبُّ المال والجشعُ إنّما يكون من ثمّ فاسقًا بحبّه. فكما أنَّ ذاك يُشغَف بالأجساد، كذلك يُشغَف هذا بالمُقتنيات، بل هو أكثر فِسْقًا من ذاك، طالما أنَّ الطبيعة لا تسوقه بقوّةٍ مماثلة. فالحيَّال الجاهل - كما يُقال بحقِّ - ليسَ ذاك الذي لا يُسيُّطر على الجواد الجَموحِ العَسرِ الكَبْحِ، بل هو بخاصّةٍ ذاك الذي لا يستطيع أن يُخضِع جوادًا مُرَوَّضًا طيِّعًا. وإنَّه لمن البديهيّ من كلِّ جهةٍ يستطيع أن يُخضِع جوادًا مُرَوَّضًا طيِّعًا. وإنَّه لمن البديهيّ من كلِّ جهةٍ يستطيع أن يُخضِع جوادًا مُرَوَّضًا طيِّعًا. وإنَّه لمن البديهيّ من كلِّ جهةٍ

أن شهوة المقتنيات غير بُحدينةٍ وأَخَّا لا تستمدّ تُوافق الطبيعة، لا سيّما وأَخَّا لا تستمدّ قوتما من الطبيعة، بل من الإرادة المنحرفة، حتَّى أنَّ من المحزَمَ لهذا الهُوى يخطأ طوعًا ما لا يُغتَفر من الخطايا. إذًا، علينا، أن نعرف بوضوحٍ أنَّ حبّ اللّذة لا يُحدَّد في الملذَّة وفي متعة الأحساد وحسب، بل وفي كلّ ما يُحُبُ عن إرادةٍ وهوًى في النفس أيًّا كانت الطريقة وأيًّا كان الموضوع؛ وذلك بُغية النفر نعرف بأشد وضوحٍ أيضًا ماهية الأهواء في أقسام النفس الثلاثة، وأن نتمكَّن بالتالي من استعراضها بإيجاز.



والموافقات على الخطايا الجسديّة التي تنجُم عن القسم الأهوائيّ؛ في حين أنَّ شفاء هذه الرذائل وعلاجها إنما يكونان في الإيمان الوطيدِ بالله، وفي عقائد التقوى الحقيقيّة الأكيدة المستقيمة الرأي (الأرثوذكسيّة)، وفي الانشغال الدؤوب بأحكام الرُّوح القُدُس، وفي الصلاة النقيّة المتواصلة وفي الشُّكر المؤدّى لله.

وأمّا خطايا القسم الغَضَبِيّ فهي عدم الشفقة، والكراهيَّة وعدم الإحساس، والحقد، والحسد، والقتل، والانشغال الدؤوب بمثل هذه الرذائل؛ في حين أن شفاءها وعلاجها يكونان في حبّ البشر، والحبّة، والوداعة، والإحسان الأخويّ، والرأفة، والتنازل، والصلاح.

وأمَّا خطايا القسم الشهوانيّ فهي الشراهة، والنهَم، وإدمان الخمرة، والعهر، والزِّنَ، والنجاسة، والفجور، وحبّ القنية، واشتهاء المجد الباطلِ والذَّهبِ والثروةِ والملذَّاتِ الجسديّة؛ في حين أن شفاءها وعلاجها يكونان في الصوم، والعفّة، والألم، والعَوز، وتبديد المقتنيات على الفقراء، والسعي إلى تلك الخيرات الآتية التي لا تَفنَى، والنزوع إلى ملكوت الله واشتهاء التبنيّ.



إذًا، علينا أن نعرف في ذواتنا أفكار الهوَى أيضًا، والتي بما تتمّ كلُّ خطئة.

ثمانيةٌ هي في الواقع كلُّ الأفكار التي تشمل الشرّ: فثمّة فكر الشراهة، وفكر الرّنّى، وفكر حبّ المال، وفكر الغضب، وفكر الحُزن، وفكر المجد الباطل، وفكر الكبرياء. فإنْ تزعجنا هذه الأفكار الثمانية أو ألَّا تزعجنا فهذا ممّا لا يتعلّق بنا. وأمَّا أن تترسَخ فينا، أن تُحرِّك فينا الهوى أو ألَّا تحرّكه فهذا ممّا يتعلق بنا. إذْ أنَّ الهجوم شيء والتواطؤ شيء آخر. الصراع شيء، والهوى شيء آخر؛ وشيء آخر الموافقة التي تُقارِب التطبيق وتُماثِله. وأيضًا ارتكاب الفعل شيء، والأسر له شيء آخر.

فالهجوم هو مجرَّد ما يقترحه علينا العدق، كأنْ يقول مثلًا: «إفعلْ هذا ولا تفعل ذاكَ»، تمامًا كما حدث لربّنا وإلهنا حينَ قِيلَ له: « قُلْ لهذه الحجارة أن تصيرَ خبزًا» (متى ٢:٤)؛ وهذا ممَّا لا يتعلَّق بناكما قُلنا.

أمَّا التواطؤ فهو القبول بما اقترحه علينا العدوّ من فكر، كأنْ ننشغل بهِ أو أن نتحاور وإيَّاهُ بمتعةٍ رغمًا عن إرادتنا. والهوَى هو الاعتياد على التواطؤ بداعي اقتراح العدوّ السيّء، كما لو كان تفكُّرًا وتخيّلًا متواصِلَيْن. والصراع هو مقاومة الفكر لانتزاع هوى الأفكار منه – أي الفكر الأهوائي – أو للموافقة عليه، كما يقول الرسول: «لأَنَّ الجُسَدَ يَشْتَهِي ضِدَّ الرُّوحِ وَالرُّوحُ ضِدَّ الجُسَدِ، وَهذَانِ يُقَاوِمُ أَحَدُهُمَا الآخَرَ» (غلاطية ٥٠١٥). والأسرُ هو السلبُ العنيفُ غيرُ الإراديّ للقلب الذي يستبدّ به الوهْمُ والعادةُ المزمنة. والموافقة هي الرِّضَى بموَى الفِكر. والفعل هو تمامًا التطبيقُ للفكر الأهوائيّ الذي تمّت الموافقةُ عليه.

إذًا من تبَصَّر في الأوَّل- أي في الهجوم - بلا هوَى، أو بالحريّ مَن عارَضَهُ وصَدَّهُ بِشِدَّة من أوَّلِه فقد اقتطَعَ أواخرَه دفعةً واحدة.

أمّا القصاء على الأهواء الثمانية فيكون هكذا: تُقمَع الشراهة بالعقّة؛ والزِّنَ بالشغف الإلهيّ والسعي إلى الخيرات الآتية، وحبُّ المال بالإشفاق على الفقراء؛ والغَصَبُ بالصَّلاح ومحبّة الجميع ؛ والحزنُ العالميّ بالفرح الروحيّ؛ والضَحرُ بالصبر والثبات وأداء الشُكر لله؛ والمحد الباطلُ بممارسة الفضائل في الخفية وبالصلاةِ المتواصلة في انسحاق القلب؛ والكبرياءُ بعدم إدانة أو احتقار أحدٍ، كما فعلَ الفريسيّ المُتَشامِخ (لو ١١٠١هـ١٨)، بل بأن يحسبَ المرءُ نفستهُ آخِرَ الكُلّ. وهكذا، إذ يتحرّر الذهن من الأهواء المذكورة مرتقيًا نحو الله، يسير من ثمّ بسيرة مغبوطة ويقتبل عربون الرُّوح القُلُس (٢ كور ٢٢١)، وبعد أن يهجر الخاضرات باللَّهوي، والمعرفة الحقّ يَمثُل لدى نور الثالوث القدُّوس بصحبة الملائكة الإلهيّين، مستنيرًا إلى الدهور التي لا نماية لها.

إذًا، النفس مثلّقة الأقسام كما اتّضَح لنا، وأقسامها الثلاثة هي العقل والغضب والشَّهوة كما ذكرنا. فإنْ كانت ثمَّة محبّةٌ وحُبّ البَشر في القسم الغضبيّ، وإن كانت ثمَّة طهارةٌ وعفّةٌ في القسم الشهوانيّ، عندها يستنير العقل. وأمَّا إن كانَ كُره البَشَر في القسم الغضبيّ، والفحورُ في القسم الشهوانيّ، فعندها يُظلم العقل لا مَحالةً. إذًا، فالعقل يكون القسم الشهوانيّ، فعندها يُظلم العقل لا مَحالةً. إذًا، فالعقل يكون

سليمًا صحيحًا نَيِّرًا عندما تكون الأهواء خاضعةً له، وعندما يتأمَّل في بواعث الخلائق بنقاوة، وعندها يرتفع بالتَّالي نحو الثالوث المغبَّط القدّوس. أمَّا الغضب فيتحرَّك بحسب الطبيعة حين يحبّ صاحبُه جميع الناس، فلا يغتمّ من أحدٍ ولا يحقد على أحد. وأمَّا الشَّهوة فتكون بحسب الطبيعة حين تُميت الأهواء بالتواضع والعفّة والتحرُّد - أعني بالأهواء لذة الجسد، والنزوع إلى الممتلكات وإلى المجد العابر - وحين تتجه من ثمّ نحو العشق الإلهيّ الذي لا يَفنَى. ذلك أنَّ الشهوة إنَّا تتحرَّك في ثلاثة الجاهات: إمَّا نحو لذة الجسد، وإمَّا نحو المجد الباطل، وإمَّا نحو المجد الباطل، وإمَّا نحو تد احتقرت الله ووصاياهُ الإلهيّة، ونَسِيت نُبْلَهَا الإلهيّ، وصارت شَرسةً بُحاه القريب، وأَظلمتِ العقل مانعةً إيَّاه من أن يرفع نظرَه إلى الحقّ. وأمَّا مَن كان لديه وجدانٌ أسمى، فلسوف يبلغ من ثمَّ ملكوت السموات كما سبق القول ويسير بسيرةٍ مغبوطة، في انتظار الغبطة المحفوظة لمُحبِيّ الله، عسانا أن نكون نحنُ أيضًا أهلًا لها بنعمة المسيح، آمين.

وعلينا أن نعرف أيضًا بأنَّ ما من إمكانيّةٍ للتوصِّل إلى مستوى فضيلةٍ كهذه ما لم نَسْعَ خصوصًا، طوال حياتنا وَقَدْرَ استطاعتنا، إلى إجهاد أنفسنا بُغية اكتسابها باهتمام كدودٍ: كأنْ نسعى إلى الشفقة مثلًا، أو الاعتدال، أو الصلاة، أو الحبّة، أو أيِّ من الفضائل العامّة التي انطلاقًا منها يقتفي كلٌّ منّا الفضيلةَ جزئيًا. وعليه، فمَن زاوَلَ الشفقة في بعض الأحيان فلا ندعوه شفوقًا بحصر المعنى، لأنَّه نادرًا ما كان يزاولها، وخاصَّةً حين لا يأتي التطبيقُ حسبما ينبغي ومن أجل إرضاءِ الله. فالخير لا يكون خيرًا إن لم يُزاوَل كما ينبغي، بل يكون الخير حقيقيًّا حين لا يَقبَل بأجر لهذا أو ذاك من الأعمال كحقٌّ له، وحين لا يسعَى إلى إرضاء البَشَر وإلى معرفة الجحد عن طريق صيت العُنف والجشَع والظُّلم. ذلك أنَّ الله لا يَطلب ما يُعمَل من الصالحات في الظاهر، بل الغاية من عملها، وهكذا يقول الآباء المتوشّحون بالله أيضًا: أنه عندما ينسَى الذهنُ هدفَ التقوى يصير عملُ الفضيلةِ الظاهرُ بل جدوى. فالأعمال التي تُزاوَل بدون تمييزٍ وبلا هدفٍ لا تكون بلا جدوى وحسب، بل تُلحِق الضرر بصاحبها حتى ولو كانت صالحةً في ظاهرها. والعكس صحيح، إذ إنَّ أعمالًا موسومةً بالشرّ ظاهرًا قد تُزاوَل بحسب الله وبمدف التقوَى، كما سَلَكَ ذاكَ الذي دخل ماخورًا ليختطف البغيّ من الهلاك. (أنظر حياة القديس أبراميوس في «كتاب إفرتينوس -كيف نحيا مع الله» الجزء الرَّابع ص ٣٧٠- ٣٧٨). ويتَّضح لنا بالتالي أنَّ من يُشفق نادرًا لا يُعتبر شفوقًا، وأنَ من يعتدل قليلًا لا يكون معتدلًا هو أيضًا. بل فاضلٌ هو ذاك الذي طوال حياته كلّها، كان يتوخّى الفضيلة بتمييز أكيدٍ في كلّ شيءٍ ومن أجل كلِّ شيء؛ ذلك أن التمييز هو أعظم الفضائل كلّها، بل هو مَلِكَة الفضائل وفضيلة الفضائل.

كذلك الأمر بالنسبّة إلى الجهة المعاكسة، فنحنُ لا ندعو داعرًا أو سِكِّيرًا أو كاذبًا ذاك الذي انقاد مرَّة إلى إحدى هذه الرذائل، بل ذاك الذي غالبًا ما يسقط فيها ويلبث بلا تقويم.

وعلاوةً على ما قد قُلناه، ينبغي أن يُعرف حصوصًا أيضًا ما هو أشدّ

لُزومًا لجميع من يطمحون إلى ممارسة الفضيلة وَيَجِدُّون في الحيادِ عن الرذيلة. ألا وهو أنَّ النفس بقدْرِ ما هي أفضل من الجسد بلا مُضاهاةٍ وبقدْرِ ما تتفوَّق عليه وتفوقه قيمةً في كثيرٍ من الأشياء وفي أعظم الأمور شأنًا، هكذا فضائل النفس - لا سيِّما تلك التي تقتدي بالله والتي تحمل اسم الله - إثمًا هي أفضل من فضائل الجسد. ولكن، من اللازم بالمقابل أن تُعتبر رذائل النفس على أهًا تتفوّق على أهواء

الجسد من حيث طريقة إتمامها، ومن حيث العقوبات التي تتكبَّدها، حتى ولو أنَّ هذه المسألة تفوت غالبيّة القوم بلا عِلمهم، ولا أدري كيف. فالذين يتجَنَّبُون السُكْر والعهر والزِّني والسرقة وما يُدانيها من الرذائل، والذين يفرُّون منها أو الذين يقطعونها، غالبًا ما يشجبونها جهرًا. وأمَّا أهواء النفس التي هي أسوأ وأخطر بكثيرٍ من رذائل الجسد هذه، والتي تُخفض صاحبها إلى حالة الشياطين، وتقود إلى العقاب الأبديّ المحفوظ لهم أولئك الذين يتعلّقون بهم على نحوِ يتعذّر إصلاحه، فلا يشعرون بها. أعني الحسّد، والضغينة، والخبث، وفقدانَ الحسِّ، وأصلَ كلّ الرذائل بحسب الرسول بولس: حبّ المال «لأَنَّ مَحَبَّةَ الْمَالِ أَصْلٌ لِكُلِّ الشُّرُورِ، الَّذِي إِذِ ابْتَعَاهُ قَوْمٌ ضَلُّوا عَنِ الإِيمَانِ، وَطَعَنُوا أَنْفُسَهُمْ بِأَوْجَاع كَثِيرَةٍ.» (اتيموثاوس ٢:٠١)، وما شابهها منَّ الأهواء.

كُل هذه الأمور قد عرضناها على نحو بسيطٍ أوَّليِّ

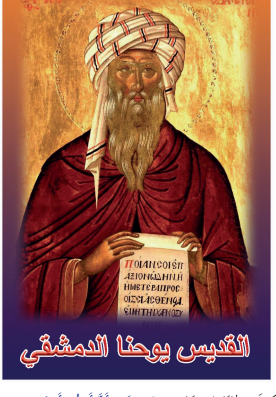
كما لوكان لدينا الجهل بشأنها، بيد أنها صُمِّمت لتكون خطابًا واضحًا وسهلًا في الفضائل والأهواء، ولكي يُستطاع بِيُسرٍ أن يُميَّز انقسامُها واختلافُها وأن يُدرَك الفرْقُ ما بينها بدقة ووضوح. ولذلك جاءَ عرضنا لكلِّ منها في تنوّعه وتعدّد أشكاله، بغية ألَّا بُحُهل أيّةُ فكرة عن الفضيلة أو عن الرذيلة قدْر الإمكان، وأن نستهوي الفضائل منها بسرورٍ – لا سيّما فضائل النفس التي بها ندنو من الله – وأن نميلَ عن الرذائل مُغالين في الهروب منها. فمغبوطُ هو حقًّا ذاك الذي يطلب الفضيلة، ساعيًا في إثرها ومنقبًا بعنايةٍ لمعرفة ماهيّة الفضيلة التي بها يدنو من الله ملتقيًا به ذلك أنّه من الفطنة، والشجاعة، والحكمة، والمعرفة الحقيقية،

والغِنَى غير المُنْتَزَع بالضبطِ أن يرتفع المرءُ بالفضيلة العمليّة نحو التأمُّل في الخالق. والفضيلة إثَّا دُعِيَت فضيلةً لأثَّا مُفَضّلة، وهي مُفضَّلةٌ ومُبتَغاةٌ لأنَّا نعمل الصلاح تفضيلًا منّا وطوعًا، لا اضطرارًا وقسْرًا. وعليه، فما يُدعَى فطنةً هو أن يُحمَل في الذهن ما ينفعه وحسب.

وإن شئتَ فلْنَزِد على هذا الخطابِ البسيطِ القليلَ من الكلامِ ممَّا يكون بمثابة حتْمٍ ذهبيٍّ له ويتعلَّق بأشرف خلائق الله كلّها، أعني تلك

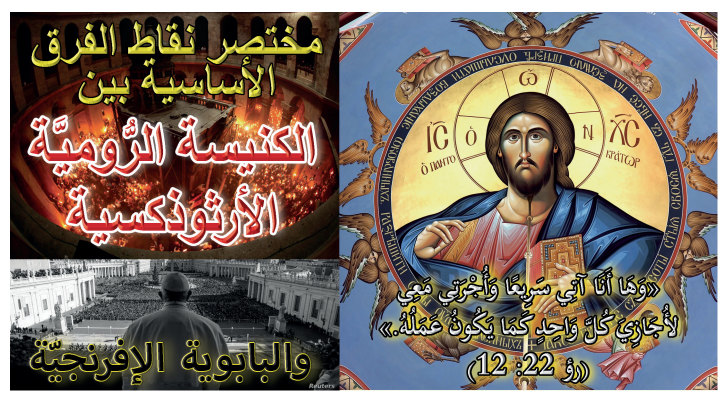
التي على الصورة والمثال والحيوانِ العاقل الناطقِ، الإنسانِ الذي خُلِقَ هو وحده على صورة الله ومثاله بين جميع الخلائق (تك ٢٦:١)، فيُقال عن كُل إنسانِ إنه «على الصورة» نسبةً إلى كرامة الذهن والنفس فيه، أعنى استحالة فهمها، وتعذُّر رؤيتهما، وحرّيتهما، بل وما لديهما أيضًا من بُعدٍ رئاسيٍّ وإبداعيٍّ وإنشائيِّ. ويُقال عن «المثال» بداعي الفضيلة وتلك الممارسات التي تحمل اسمَ الله والتي تقتدي بالله، أي سلوكنًا تُحاه نظيرنا بحب للبشر: أن نُشفق على رفيقنا في العبوديَّة، أن نرحمه، أن نحبّة، وأن نُبدي له كُلَّ رأفةٍ وتعاطُف. ذلك أنَّ المسيح الإله يقول: «فَكُونُوا

رُمَاءَ كَمَا أَنَّ أَبَاكُمْ أَيْضًا رَحِيمٌ.» (لوقا ٢٦:٦). وعليه، فكل إنسان لديه في ذاته ما هو «على الصورة»، إذ إنَّ مواهب الله بلا ندامة، «لأَنَّ هِبَاتِ اللهِ وَدَعُوتَهُ هِيَ بِلاَ نَدَامَةٍ.» (رومية ٢٩:١١)؛ وأمَّا من جهة «المثال» فقليلون يختارونه، وهم الأفاضل والقدّيسون وحدهم، أولئك الذين يقتدون بصلاح الله قدر استطاعة البَشَر. عسانا نكون، نحن أيضًا، أهلًا لحبَّته الفائقة الصلاح للبشر، وذلك في إرضائه بالأعمال الصَّالحة، وفي اقتدائنا بمن أرضَوا المسيح منذ الدهر، لأنَّه هو الرحيم، وبه يليق كلُّ مجدٍ وإكرامٍ وسجود، مع أبيه الذي لا بدء له وروحه الكلّي يليق كلُّ مجدٍ وإكرامٍ وسجود، مع أبيه الذي لا بدء له وروحه الكلّي قدسه الصالح والمحيي، الآن وكلّ أوانٍ وإلى دهر الداهرين، آمين.



لا يَكُن الفَمُ وحده من يصوم، بل جسدنا أيضًا. لِتَصُمِ اليدان في تجنُّ في تحنُّ السَّراع إلى مسارح الم الشَّكال المُغوية وما يجعلها تُؤخَذ المُعتب عن الخطيئة ويُزَاوَلُ مِنْ ثمَّ اللَّهَ النَّعْضَبَ قبل كُلِّ شيء وأن يتثقَّف ع الغضَبَ قبل كُلِّ شيء وأن يتثقَّف ع الغضَب قبل كُلِّ شيء وأن يتثقَّف ع العين التي لا تنام أبدًا والمَحكمة النا العين التي لا تنام أبدًا والمَحكمة النام عدم المَعْ عدم المَعْ عدم المَعْ عدم المَعْ عدم المَعْ عدم المَعْ اللهُ عليه ما كان سَيّئًا من المِعْ العين التي لا تنام أبدًا والمَحكمة النام عدم المَعْ عدم المُعْ المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ المُعْ عدم المُعْ المُعْ عدم المُعْ المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم المُعْ عدم

لا يَكُن الفمُ وحده من يصوم، بل العين والأُذُن والرِّجلان واليَدَان وكافَّة أعضاء جسدنا أيضًا. لِتَصُم اليدان في تجنُّب الخَطْفِ والجشع؛ ولتَصُم الرِّجلان بدورهما في تحاشي الإسراع إلى مسارح الإثم؛ ولتَصُم العينان في رفض ما يلذ لها من الأشكال المُغوية وما يجعلها تُؤخَذ بالجمالات الغريبة. إنَّه تغيير الحياة كلّها بحيثُ يُمتنع عن الخطيئة ويُزَاوَلُ مِنْ ثمَّ الصومُ الحقيقي. وكذلك يليق بالصائم أن يكبح الغضب قبل كُلِّ شيء وأن يتثقَّف على الوداعة والاعتدال، وأن يحتاز قلبًا منسحقًا، وأن يطرد عنه ما كان سَيِّئًا من الرغبات، وأن يجعل نُصْبَ عينيه بلا انقطاع تلكَ والعين التي لا تنام أبدًا والمَحكمة التي لا تفسد، وأن يترفَّع عن الثروات، وأن يُبدِي العين التي الصَّدَقَة، وأن يطرح من نفسه كُلَّ مرارةٍ تُجاه القريب.



بالرغم من بعض الفروقات غير الأساسية، لقد حفظ دائمًا أساقفة روما القديمة الشركة مع أساقفة روما الجديدة والشرق لغاية ٩٠٠١ — ١٠١٤ ، حين للمرَّة الأولى استولى الأساقفة الإفرنج على كرسي روما القديمة. لغاية العام ١٠٠٩، كان بابوات روما وبطاركة القسطنطينية متحدين بصراع مشترك ضد الأمراء الإفرنج وأساقفتهم الذين كانوا في ذلك الوقت هرطوقيين.

لقد أدان الإفرنج في مجمع فرانكفورت عام ٧٩٤ قرارات المجمع المسكوني السابع والإكرام التبجيلي للأيقونات المقدسة. وعلى المنوال نفسه، أدخل الإفرنج في العام ٨٠٩ الفيليوكفيه (لاتينية معناها "والابن") إلى دستور الإيمان، أي عقيدة انبثاق الرُّوح القُدُس من الآب ومن الابن. في ذلك الحين أدان البابا الأرثوذكسي هذه الإضافة. في مجمع القسطنطينية الذي ترأسه فوتيوس الكبير وشارك فيه ممثلون للبابا الأرثوذكسي، أُدين كل مَن أدان مقرَّرات المجمع المسكوني السابع مع كل مَن أضاف الفيليوكفيه إلى دستور الإيمان. مع ذلك، أضاف البابا الفرنجي سرجيوس الرابع عبارة "والابن" إلى دستور الإيمان في رسالة تنصيبه عام ٩٠٠١. من بعده أدخل البابا بنديكتوس الثامن دستور الإيمان مع عبارة "والابن" إلى خِدَم العبادة الكنسية وعندها حُذِف البابا من ذبتيخا الكنيسة الأرثوذكسية.

الفرق الأساسي بين الكنيسة الأرثوذكسية والبابوية موجود في العقيدة المتعلّقة بطبيعة الله غير المحلوقة وقوته غير المحلوقة، ففيما يؤمن الأرثوذكس أن لله طبيعة غير مخلوقة وقوة غير مخلوقة، وبأن الشركة بين الله والخليقة والناس هي من خلال قوته غير المخلوقة، يؤمن البابويون أن لله طبيعة غير مخلوقة تتماهى مع قوته غير المخلوقة يؤمن البابويون أن لله طبيعة غير مخلوقة تتماهى مع الخليقة ومع الناس هي من خلال قواه المخلوقة، وحتى أخم يؤكّدون أن في الله قوى مخلوقة. وعليه فإن نعمة الله التي يتقدّس بها الإنسان هي نعمة مخلوقة. لكن

على هذا الأساس، لا يمكن أن يتقدّس الإنسان.

ينشأ من هذه العقيدة الأساسية التعليم حول انبثاق الروح القدس من الآب ومن الابن، المطهر وأولية البابا وغيرها. وإلى جانب هذا الفرق الرئيسي بين الكنيسة الأرثوذكسية والبابوية، في موضوع طبيعة الله وقوته، هناك فروقات كبيرة أدّت إلى نشوء مواضيع الخلاف اللاهوتي، ومنها:

- الفيليوكفيه، أي أنَّ الروح القدس ينبثق من الآب ومن الابن ما ينتج عنه الحطّ من رئاسة الآب، وتعريض المساواة بين أقانيم الثالوث للشُبهة، فالابن ينقص في شخصه كونه مولودًا، إذ في حال كان هناك وحدة بين الآب والابن يكون الروح القدس خاضعًا وليس مساويًا في القوة والمجد للأقنومين الآخرين، ما ينتج عنه أن يكون «الأقنوم غير المسبِّب (steiro)».
- استعمال الخبز الفطير في القداس الإلهي ما يخالف الطريقة التي أتمّ بما السيّد المسيح العشاء السري.
- تقديس التقدمة التي لا تتم باستدعاء الروح القدس، بل بإعلان كلمات المسيح التأسيسية «خذوا كلوا... اشربوا منها كلكم...».
- النظرة إلى تقدمة المسيح على الصليب على أنها إرضاء للعدالة الإلهية، والتي تصوّر الله الآب كسيّد إقطاعي متغاضية عن القيامة.
- النظرة إلى استحقاقات المسيح التي يوزعها البابا، إلى جانب النعمة الغزيرة التي للقديسين.
- فصل أسرار المعمودية والميرون والمناولة الإلهية وعزلها عن بعضها البعض.
  - عقيدة وراثة المعصية من الخطيئة الجدّية.
- الابتداعات الليتورجية في كل الأسرار (المعمودية، الميرون،

الكهنوت، الاعتراف، الزواج، ومسحة المرضى).

- ممارسة عدم مناولة الشعب من "دم" المسيح.
- أوليَّة البابا، التي بحسبها يكون البابا "أسقف الأساقفة" (episcopus episcoporum) ومصدر الكهنوت والسلطة الكنسِيَّة، وهو الرأس المعصوم والقائد الأوّل للكنيسة التي يحكمها بطريقة ملكية كممثل للمسيح على الأرض. بهذا المفهوم يرى البابا نفسه حليفة للرسول بطرس الذي أخضع له الرسل الباقين أنفسهم، بمن فيهم **بولس**.
  - غياب التكافل في ممارسة الخدّم.
    - 🛑 عصمة البابا
- عقيدة الحبل بالعذراء بلا دنس وتطوّر العبادة المريمية (mariolatria) التي بحسبها تُرفَع العذراء الفائقة القداسة إلى إلهة ما يتحوّل إلى مفهوم يقود إلى رباعية مقدسة (بدل الثالوث).
- نظرة تشابه الأشياء (analogia entis) وتشابه الإيمان (analogia fidei) المتحكّمة بالغرب.
- تقدُّم الكنيسة المستمر في اكتشاف الفجوات في الحقيقة المعلَنة.
  - 🛑 عقيدة القدر المطلَق.
- المفهوم المتعلّق بالمنهجية الواحدة لمعرفة الله والمخلوقات، وهي تقود إلى دمج اللاهوت بعلم المعرفة.

إلى هذا، يكمُن الفرق العظيم بالممارسة، والذي يشير إلى نمط اللاهوت، في الفرق بين السكولاستيكية في الغرب واللاهوت الهدوئي في الكنيسة الرُّوميّة الأرثوذكسيّة. في الغرب، تقدّمت السكولاستيكية كمسعى لإيجاد معنى كل أسرار الإيمان عن طريق المنطق (أنسلم كانتربري وتوما الأكويني). بالمقابل، سيطرت الهدوئية في الكنيسة الأرثوذكسية وهي تطهير القلب وإنارة الفكر (النوس) بهدف اكتساب معرفة الله. الحوار بين القديس غريغوريوس بالاماس وبرلعام السكولاستيكي والاتحاديين مميز في إظهار الفرق.

من نتائج كل ما سبق هو أن في البابوية انحدار من الإكليسيولوجيا الأرثوذكسية. في الكنيسة الأرثوذكسية يُعطى التألُّه قيمة عظيمة. فالتألُّه هو الشركة مع الله من خلال معاينة النور غير المخلوق، من ثمّ يجتمع معاينو النور الإلهي في مجمع مسكوبي ويحددون بدقة الحقيقة الموحى بها بشروط مشوشة. بينما في البابوية تُعطى القيمة العظمى للمراسيم البابوية، فبالواقع، تقوم المجامع المسكونية على البابا بما يتناغم مع اللاهوت اللاتيني: « إن سُلْطَة الكنيسة موجودة فقط عندما تُؤسّس وتَـتناغم مع إرادة البابا. بينما تبطل في ظرف معاكس ». فهكذا تكون المجامع المسكونية « مجامع مسيحية تُعقَد بموثوقية البابا وتحت سلطته وبرئاسته». فإذا ترك البابا قاعة الاجتماع يصبح المحمع المسكوني بلا قوة.

كتب الأسقف ماير « لا يوجد كاثوليكي أكثر دقة من ذاك الذي يعلن: أؤمن ببابا واحد إلَّا ذاك الذي يقول: أؤمن أيضًا بكنيسة واحدة». 23

إلى هذا، « إن قيمة الأساقفة ودورهم في الكنيسة الرومانية ليس أكثر من مجرد تشخيص للسلطة البابوية» التي يخضع لها الأساقفة أنفسهم كمثل أي مؤمن بسيط. باتجاه هذه الإكليسيولوجية البابوية يُشدُّد بشكل حوهري على أن: «السلطة الرسولية بقيت عند الرسل ولم تمرّر إلى خلفائهم الأساقفة. وحدها سلطة بطرس البابوية التي يقع الجميع تحتها مرّت إلى خلفاء بطرس أي البابوات». في موازاة ما سبق، تتمسّلك «الكنيسة» البابوية بأن كل كنائس الشرق انفصالية ومعطوبة. إنَّما تتقبلنا ككنائس شقيقة فقط بالتدبير لأنها ترى نفسها الكنيسة الأم بينما ترانا بناتما.

الفاتيكان هو سلطة أرضية وكل بابا هو مدبر لقوة الفاتيكان. إنها مسألة تنظيم بشري المركز، عالمي لا بل بالواقع تنظيم قانوني دنيوي. إنَّ قوة الفاتيكان الأرضية تأسست في العام ٧٧٥ على يد بابين القصير (Pepin) والد شارلمان، وحتى في زمننا اعترف بما موسوليني في العام ١٩٢٩. إن مصدر إعلان السلطة الأرضية للبابوية مهم كما أعلن البابا بيوس السادس "إن مَن يتجنّد للفائدة الإلهية على الأرض لا يستطيع أن يخضع لسلطة أرضية". المسيح كان مُطيعًا للسلطة الأرضية، أمّا البابا فلا يمكنه ذلك! تؤسّس السلطة البابوية الثيوقراطية لأن الثيوقراطية محددة بأنها تُصنّف كِلا السلطتين الأرضية والكنسية في مبدأ واحد. اليوم يمكننا أن نجد سُلطات ثيوقراطية في الفاتيكان وفي إيران.

البابا إينوسنت الرابع (١٩٨١-٢١٦١) ثبّت الطبيعة المميّزة لهذه الأمور في خطاب تتويجه « مَن عنده العروس هو العريس. ولكن العروس (الكنيسة) لم تقترن بيدين فارغتين، بل هي تجلب معها مهرًا غاليًا بشكل لا يقارَن، كامل الأمور الروحية وامتدادات الأشياء الأرضية، فيض وسخاء كليهما... إن مساهمتكم في الأمور الأرضية أعطتني الإكليل المرصّع، تاج الأسقفية، تاج المملكة وجعلتني ممثله، في الثوب وعلى الركبة المكتوب عليها: ملك الملوك ورب الأرباب ».

إذًا، يوجد فروقات لاهوتية عظيمة أدانها مجمع فوتيوس الكبير ومجمع غريغوريوس بالاماس، عل ما يظهر في سينوذيكون الأرثوذكسية. إلى هذا فإنَّ آباء الكنيسة لغاية القرن التاسع عشر أدانوا كل خداع البابوية. فالأمر لا يلطفه أو يحسّنه اعتذار شكلي ما يقدمه البابا عن خطأ تاريخي، بينما تبقى نظراته اللاهوتية خارج الوحي، وتتحوّل الإكليسيولوجيا إلى سلوك محصور ومحدّد، لأن البابا يقدّم نفسه كقائد للعالم المسيحي وخليفة الرسول بطرس، والنائب الممثل للمسيح على الأرض، وكأن بالمسيح قد يعطي سلطته للبابا ويكف عن الحكم بالبركة في السماوات.

 المطهر: فكرة سخيفة، وجودٌ لا وجودَ لما يدلَّ عليه. أي لا وجود له لا في الكتاب المقدَّس ولا في التقليد الشريف. وكُل ما يُبنَى على غير الكتاب المقدَّس وتعليم الآباء المتألّهين هرطقة عُظمى تؤول هلاك النفوس.

الميتروبوليت إيروثيوس فلاخوس نقلها إلى العربية الأب أنطوان ملكى



# العظة التاسعة عشرة، الأولى في الأسرار للأبينا القديس كيرللس رئيس أساقفة أورشليم في العُمَّاد: المراسيم الافتتاحيّة

# تتمة العظة التاسعة عشرةً -

#### ٦) - هلُّموا تعلَّموا ما حصل فيكم يوم عمّادكم

ثُمُّ تقول: «... وبكل أباطيلِك». وأباطيل الشيطان هي مُنكرات المسرح وسباق الخيل، ومطاردة الوحوش في الميدان وكُلّ الأباطيل من هذا القبيل التي يطلب قديس الله أن ينقذه منها قائلًا: «إصرف عيني عن النظر إلى الباطل» (مز ٣٧:١١٨). لا تَسْعَ إلى مُنكرات المسرح حيث تَرى تمثيل بعض مشاهد من الحياة بحركات حسديّة مُزرية، وتحضر رقصات جنونيّة لرحال مخنَّثين. وبَحَنَّب مطاردة الوحوش في الميدان حيث يتعرَّض القنَّاصة لأنياب الوحوش الضارية رغبة في إشباع بطوضم الجائعة. إنَّهم يودُّون العناية ببطوضم بتأمين الطعام لها، ولكنهم في الواقع يُصبحون هُم طعام الوحوش المفترسة. والحقيقة أنهم يعرضون حياتهم في هذه المصارعات الفرديّة لإرضاء إلههم الخاص، وأعني به بطوضم (في ٣:١٩). واهرب كذلك من سباق الخيل حيث تضمحل بطوضم وتتلاشي. كُلّ ذلك في الواقع هو أباطيل الشيطان.

#### ٧) - وغير ذلك من الأباطيل

وكُل ما يُعَلَق في مجتمعات عبدة الأصنام وفي أعيادهم، سواء من لحم أو أي شيء آخر من هذا القبيل، كُل ذلك دنس بسبب استدعاء الشياطين النجسة، ويعتبر من أباطيل الشيطان. وكما أنَّ خبز الإفخارستيَّا وخمرها هما عاديان قبل استدعاء الثالوث الأقدس عليهما، فيصبح الخبز حسد المسيح والخمر دم المسيح بعد الاستدعاء، كذلك هذه الأطعمة المخصَّصة لأباطيل الشيطان هي بطبيعتها أطعمة عادية، ولكنها تُصبح نجسة باستدعاء الشياطين عليها.

#### $\Lambda$ ) – ... وعبادات الشيطان

وبعد ذلك تقول: «... وبجميع عباداتك». عبادات الشيطان هي الصلوات التي تُقام في معابد الأصنام، والإكرام الذي يُؤدِّي للأصنام الجامدة، مثل إضاءة المصابيح، أو رفع البخور بجوار الينابيع والأنهار، كما يفعل البعض ممن تخدعهم الأحلام أو يغرهم الشيطان، ظنًا منهم أنهم سيجدون فيها الشفاء لأمراضهم الجسديَّة أو ما شابه ذلك من مزايا أُحرى. فعليك أنت ألَّا تُزَاوِل مثل هذه الأعمال. وتُعتَبر من عبادات الشيطان أيضًا أعمال العرافة والتنجيم والفأل والأحجبة والأفعال السّحريَّة والخرافيَّة وما شابهها. فتحنَّب

كُلّ ذلك لأنَّك لو انسقتَ إليها، بعد أن تكون قد كفرتَ بالشيطان وتبعت المسيح، ستجد المُستَبدّ أقوَى. (إذ لربما كان في الماضي يعاملك كأحد أتباعه المُخلِصين، فكان يُريحك من قسوة عبوديّته، ولكنك هذه المَرَّة قد أثَرتَ حنقه عليك) وسَتُحرَم من المسيح وتتعرَّف إلى الشيطان. أَلم تسمع ما أُورَده العهد القديم في لوط وبناته؟ «وَلَمَّا طَلَعَ الْفَجْرُ كَانَ الْمَلاَّكَانِ يُعَجِّلانِ لُوطًا قَائِلَيْن: «قُمْ خُذِ امْرَأَتَكَ وَابْنَتَيْكَ الْمَوْجُودَتِيْنِ لِغَلاَّ تَهْلِكَ بِإِثْم الْمَدِينَةِ». وَلَمَّا تَوَانَى، أَمْسَكَ الرَّجُلاَنِ بِيَدِهِ وَبِيَدِ امْرَأَتِهِ وَبِيدِ ابْنَتِيْهِ، لِشَفَقَةِ الرَّبِّ عَلَيْهِ، وَأَخْرَجَاهُ وَوَضَعَاهُ خَارِجَ الْمَدِينَةِ. وَكَانَ لَمَّا أَحْرَجَاهُمْ إِلَى خَارِج أَنَّهُ قَالَ: «اهْرُبْ لِجَيَاتِكَ. لاَ تَنْظُرْ إِلَى وَرَائِكَ، وَلاَ تَقِفْ ِ فِي كُلِّ اَلَّذَائِرَةِ. اهْرُبْ إِلَى الْجُبَلِ لِئَلاَّ تَهْلِكَ». فَقَالَ لَهُمَا لُوطٌ: «لاَ يًا سَيِّدُ. هُوَذًا عَبْدُكَ قَدْ وَجَدَّ نِعْمَةً فِي عَيْنَيْكَ، وَعَظَّمْتَ لُطْفَكَ الَّذِي صَنعْتَ إِلَيَّ بِاسْتِبثَّقَاءِ تَفْسِي، وَأَنَا لاَ أَقْدِرُ أَنْ أَهْرُبَ إِلَى الْجُبَل لَعَلَّ الشَّرَّ يُدْرِكُني فَأَمُوتَ. هُوَذَا الْمَدِينَةُ هذهِ قَرِيبَةٌ لِلْهَرَبِ إِلَيْهَا وَهِيَ صَغِيرَةٌ. أَهْرُبُ إِلَى هُنَاكَ. أَلَيْسَتْ هِيَ صَغِيرَةً؟ فَتَحْيَا نَفْسِي». فَقَالَ لَهُ: «إِنِّي قَدْ رَفَعْتُ وَجْهَكَ فِي هذَا الْأَمْرِ أَيْضًا، أَنْ لاَ أَقْلِبَ الْمَدِينَةَ الَّتِي تَكَلَّمْتَ عَنْهَا. أَسْرِعِ اهْرُبْ إِلَى هُنَاكَ لأَنِّي لاَ أَسْتَطِيعُ أَنْ أَفْعَلَ شَيْئًا حَتَّى بَجِيءَ إِلَى هُنَاكًى. لِذلِكَ دُعِيَ اسْمُ الْمَدِينَةِ «صُوغَرَ ». وَإِذْ أَشْرَقَتِ الشَّمْسُ عَلَى الأَرْضِ دَخَلَ لُوطٌ إِلَى صُوغَرَ، فَأَمْطَرَ الرَّبُّ عَلَى سَدُومَ وَعَمُورَةَ كِبْرِيتًا وَنَارًا مِنْ عِنْدِ الرَّبِّ مِنَ السَّمَاءِ. وَقَلَبَ تِلْكَ الْمُذُنَ، وَكُلَّ الدَّائِرَةِ، وَجَمِيعَ سُكَّانِ الْمُدُنِ، وَنَبَاتِ الأَرْض. وَنَظَرَتِ امْرَأَتُهُ مِنْ وَرَائِهِ فَصَارَتْ عَمُودَ مِلْح . وَبَكَّر إِبْرَاهِيمُ فِي الْغَلِدِ إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي وَقَفَ فِيهِ أَمَامَ الرَّبِّ، وُّتَطَلَّعَ نَحْوَ سَدُومَ وَعَمُورَةً، وَخُو كُلِّ أَرْضِ الدَّائِرَة، وَنَظَرَ وَإِذَا دُخَانُ الأَرْضِ يَصْعَدُ كَدُخَانِ الْأَتُونِ. وَحَدَثَ لَمَّا أَخْرَبَ اللهُ مُدُنَ الدَّائِرَةِ أَنَّ اللهَ ذَكَرَ إِبْرُاهِيمَ، وَأَرْسَلَ لُوطًا مِنْ وَسَطِ الانْقِلَابِ. حِينَ قَلَبَ الْمُدُنَ الَّتِي سَكَنَ فِيهَا لُوطٌ ». (تك ١٥:١٩-٢٩).أَلم ينجُ مع بناته بعد أَن لجأ إلى الجبل، في حين أنَّ زوجته تحوَّلت إلى عمود ملح، أصبحت أَشبه بنُصب أُقيمَ إلى الأبد، ليذكرنا برغبة فاسدة، ونظرة أُلقيت إلى الوراء ؟ فاحرُص على نفسك، وبعد أن تكون وضعت يدك على المحراث. «لَيْسَ أَحَدٌ يَضَعُ يَدَهُ عَلَى الْمِحْرَاثِ وَيَنْظُرُ إِلَى الْوَرَاءِ يَصْلُحُ لِمَلَكُوتِ اللهِ». (لوقا ٢:٢٩)، فلا تتراجع إلى الوراء نحو الأفعال المرَّة لهذه الحياة، بل تخلُّص إلى الجبل (تك ١٧:١٩) نحو يسوع المسيح، فإنَّه « قُطِعَ حَجَرٌ بِغَيْرِ يَدَيْن،... وَمَلاَّ الأَرْضَ كُلِّهَا.» (دانيال ٣٤:٢).