

## محتويات العدد

| رقاد القديسة حنّة                          | 2   |
|--------------------------------------------|-----|
| كلمة غبطة البطريرك ك.ك.<br>ثيوفيلوس الثالث | 3   |
| العقل المظلم                               | 4   |
| صوم السيِّدة                               | 5   |
| دير ماليڤي للكليّة القداسة                 | 6   |
|                                            | 7   |
|                                            | 8   |
|                                            | 9   |
|                                            | 10  |
| عجيبة العذراء مريم                         | 11  |
| الجبلان طابور والجلجثة                     | 12  |
| توصية للكاهن                               | 14  |
| حوار مع ملحد                               | 15  |
|                                            | 16  |
|                                            | 17  |
| تربية الأولاد                              | 18  |
| كيف يجب أن نتهيًّأ                         | 19  |
| المسيحيّة والزمن                           | 20  |
| القديس فيلاريت                             | 21  |
| القديس نكتاريوس                            | 22  |
| الأرثوذكسية قانون إيمان                    | 23  |
| العظات الثماني عشرة                        | 2.4 |

#### توزّعُ هذه المجلة مجانًا جمعية نور السيح

عن المعمودية

كفركنا - الشارع الرئيسي - ص . ب . ٦١٩ **تاأغات س** ٦٥١٧٥٩١ - ٢٠٠ ما د ده ١١١ ما الشيار السيار المسارة م

دعم نشاطات الجمعية تُقبل التبرعات مشكورة في بنك العمال فرع الناصرة ، حساب رقم: 127-24-111122

e-mail: light\_christ@yahoo.com معرّر المسؤول: هشام خشيبون- سكرتير جمعية نور المسيح

# تذكار رقاد القديسة حنّة أم والدة الإله الكليّة القداسة

الذي يصادف يوم الجمعة ٧ تموز شرقي الواقع في ٧ آب غربي



#### ۱ – مقدّمة:

تقيم الكنيسة اليوم (٧ تموز شرقي) تذكار رقاد القديسة حنّة أمّ والدة الإله الفائقة القداسة.

جميلة جدًا هذه العائلة المقدّسة، يواكيم وحنّة ومريم.

سيرتها رائعة لكل الأجيال. كان محور العائلة الصلاة. ولم يفقد يواكيم وحنة الأمل عندما تأخرت حنة بالإنجاب، بل صبرا وثابرا على الصلاة.

مريم تعلّمت التقوى مِن ذويها، وأكملت نموها في الهيكل مِن صغرها. وعندما أتاها الملاك جبرائيل ليسألها ويبشّرها، قالت نعم بملء إرادتها.

يا رب تعال واسكن في عائلاتنا وقدّسها لأنّ هدف العائلة الأوّل والأخير، سواء أنجبت أولادًا بالجسد أو لم تنجب، هو القداسة.

#### ۲ – معنى اسم حنّة:

أصل الاسم عبري «حانا» «חده» ويأتي مِن الجذر «حانان» «חده» أي النعمة والصلاح والعمل الحسن والحماية، بالذّات الرحمة «حنينا» «חددده». وهو نفس الجذر لفعل «أُوصَنّا» أي «هوشعنا» الذي هتف به الشعب عند دخول الرّب يسوع المسيح أورشليم، ومنه أخذ العيد تسمية الشعانين.

وفعل أُوصَنّا Ωσαννα باللغة العبريّة

«הاשענא» «هوشعنا» يتألّف مِن فعلين: الأوّل «خلاص» والثاني «مناجاة»، وترجمته «يا ربّ خلّص». وهو يجمع بين الهتاف والتهليل بحماس، والاستقبال والفرح، وبين صرخة خلاص ومناجاة إنقاذ للعبور من المِحَن إلى بَرّ الأمان. الشخص المُنَاجَى هو الذي يُعطي هذا الخلاص ويُدعى «المُخلّص» المسيح.

مِن هنا صرخ الشعب: «أُوصَنَّا لابْنِ دَاوُدَ! مُبَارَكُ الآتِي بِاسْمِ الرَّبِّ! أُوصَنَّا فِي الأَعَالِي!». (مت٢١١).

بالعودة إلى اسم حنّة فهو كُتِبَ باليونانيّة Αννα ومنه أخذنا الاسم حنّة.

#### ٣- من هي حتّة:

هي مِن سبط لاوي، وهي آخر مولود لرئيس الكهنة متى وامرأته مريم التي أنجبت أيضًا مريم وصوبى.

الابنة البكر مريم تزوّجت في بيت لحم وأنجبت المرأة الحكيمة صالومي، وأيضًا تزوّجت صوبي في بيت لحم وأنجبت أليصابات، أمّ القدّيس يوحنّا المعمدان.

تزوّجت حنّة من يواكيم الحكيم في الجليل وأنجبت مريم التي صارت والدة الإله.

بعد أن وضعت حنّة والدة الإله، انصرفت إلى الصّوف إلى الصّوم والصّلاة وأعمال الرّحمة.

قيل إنَّما رقدت وهي في سنّ التّاسعة والسّتين.

# كلمة حادب الغبطة بطريرك المدينة المقدّسة أورشليم كيريوس تيوفيلوس التالت كيريوس تيوفيلوس التالت بمناسبة عيد تجلّي ربنا والهنا ومخلصنا يسوع المسيح على طور طابور

« لقد تجلّيت أيها المسيح الإله على الجبل، فعاين تلاميذك مجدك بحسب ما استطاعوا. حتى أنهم لما أبصروك مصلوبًا أدركوا أن موتك طوعيُّ باختيارك. وكرزوا للعالم بأنك أنت شعاع الآب حقًا.» هذا ما يتفوه به مرنم الكنيسة.

أيّها الأخوة الأحباء،

أيّها الزّوار الأتقياء الحسنو العبادة،

هلمّوا يا جميع معاشر أهل العالم ومَن فوق العالم. انهضوا بنشاطٍ لتسبيح المسيح إلهنا الذي أهّلنا أن نجتمع اليوم على جبل ثابور لكي بشكرٍ وابتهالٍ نُعَيِّد لتجلي ربنا وإلهنا ومخلصنا يسوع المسيح.

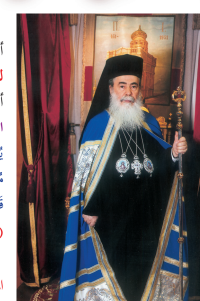
لقد أقامت كنيستنا الأرثوذكسية

المقدسة تذكار بحلي مخلصنا يسوع المسيح الإلهي الذي بحق يَدعو معاشر أهل العالم ومَن فوق العالم لتسبيح إلهنا ومخلصنا يسوع المسيح. وهذا بسبب سمق وأهمية هذا العيد لطبيعة جنسنا البشري وذلك لأن المسيح اليوم على جبل ثابور غيَّر طبيعة آدم التي كانت قد أظلمت فجعلها تتلألاً وألَّهها بنعمته الإلهيَّة.

إنَّ المسيح بكلام آخر قد ألَّه طبيعة البشر التي كانت مظلمة وفاسدة وذلك عبر قيامته الثلاثية الأيام من بين الأموات صائرًا سيدًا على الحياة والموت، وذلك لأنه عندما اتخذ طبيعة جنسنا البشري، أدخلها من خلال آلامه المحيية الخلاصية وقيامته إلى مملكته الإلهية ومجده الذي لا يُسبر غوره.

ويوضح مرنم الكنيسة بأن تلاميذ المسيح قد صاروا مشاركين ومُعاينين لنور هذا الجحد الإلهي وذلك قبل آلامه بقليل إذ يقول: «حتى أنهم (أي التلاميذ) عندما يُبصروك مصلوبًا يدركون أن موتك طوعيُّ باختيارك. ويكرزوا للعالم بأنك أنت شعاع الآب حقًا».

إنَّ بِهَاءِ النُّورِ الذي لا يوصف الذي تلألاً على جبل ثابور ليس هو إلَّا لاهوتهِ الذي كشفهُ المسيح لملقَّني أسرارهِ.



وبكلام آخر إنَّ المسيح قد أظهر لتلاميذه أنه ليس فقط إنسانٌ تامٌ بل إلهٌ تامٌ مساوٍ للآب والروح القدس في الجوهر. لهذا فقد أظهر مجد ألوهيته لتلاميذه كما يشهد القديس لوقا الإنجيلي: « وَفِيمَا هُوَ (المسيح) يُصَلِّي صَارَتْ هَيْئَةُ وَجْهِهِ مُتَغَيِّرةً، وَلِبَاسُهُ مُبيَّضًا لاَمِعًا. وَأَمَّا بُطْرُسُ وَاللَّذَانِ مَعَهُ فَكَانُوا فَدْ تَنَقَّلُوا بِالنَّوْمِ. فَلَمَّا اسْتَيْقَظُوا رَأُوْا مُحْدَهُ ». (لوقا ٩: ٣١-٣٣)

وبحسب شهادة القديس متى الإنجيلي فإن المسيح: « تَغَيَّرَتْ هَيْئَتُهُ قُدَّامَهُمْ (أي أمام تلاميذه)، وأضاءَ وجْهُهُ كَالشَّمْسِ، وَصَارَتْ ثِيَابُهُ بَيْضَاءَ كَالنُّورِ». (متى ١٧: ٢).

إنَّ هذا النُّور هو نور الآب الأزلي غير المخلوق، والمسيح ابن الله هو: «في الحقيقة شعاع الآب» كما يقول مرنم الكنيسة وكما يقول القديس يوحنا الإنجيلي: «إنَّ اللهَ نُورٌ وَلَيْسَ فِيهِ ظُلْمَةٌ الْبَتَّةَ.» (١ يوحنا ١: ٥).

والقديس بولس الرسول الحكيم يُوضِح قائلًا: « بأن الله الَّذِي وَحْدَهُ لَهُ عَدَمُ الْمَوْتِ، سَاكِنًا فِي نُورٍ لاَ يُدْنَى مِنْهُ، الَّذِي لَمْ يَرَهُ أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ وَلاَ يَقْدِرُ أَنْ يَرَاهُ، الَّذِي لَهُ الْكَرَامَةُ وَالْقُدْرَةُ الأَبَدِيَّةُ. آمِينَ» (١ تيمو ٢٠٦١). وهذا ما يُؤكد عليه مرنم الكنيسة إذ يقول: «إننا بنورك الذي ظهر اليوم على ثابور أيُّها الكلمة النُّور الذي لا يستحيل. المولود من الآب النُّور الغير المولود. رأينا الآب النور والروح القدس النور الذي ينير الخليقة كلَّها».

يقول القديس يوحنا الذهبيّ الفم: «صعد إلى الجبل وبحلّى أمامهم، ولمع وجهه كالنور وصارت ثيابه بيضاء كالثلج. لقد شقّ جزئيًا باب الألوهة وأراهم الإله الذي يسكن فيه وبحلّى أمامهم لماذا قال الإنجيلي: «أكثر من الشمس» لأنه ليس من كوكب أكثر ضياءً منها. ولماذا قال: «أكثر بياضًا من الثلج»، لأنه ليس من مادة أكثر بياضًا، ولكنه لم يشعّ هكذا، إذ «وقع التلاميذ

أرضًا ». فلو كان يشع كالشمس لما وقع التلاميذ أرضًا، إذ كانوا يرون الشمس كل يوم ولا يقعون أرضًا، بل لأنه شع أكثر من الشمس وأكثر من الثلج، فلهذا، ولكونهم ما استطاعوا احتمال بمائه، وقعوا أرضًا...»

أيها الإخوة الأحبة نحن مدعوون اليوم من خلال هذا العيد الحاضر البهيج لكي نُعاين نور ثابور ونشترك في مجد هذا النور الأزلي غير المخلوق لإلهنا ومخلصنا يسوع المسيح.

لهذا فلنعمل كما يُكرِزُ بنا القديس يوحنا الدمشقي إذ يقول:

«... اليوم تُرى أمور غير منظورة للعيون البشرية، حسد أرضي عاكسًا تألقًا إلهيًا، حسد مائت يدفق مجد الألوهة... تجلَّى أمامهم الذي هو على الدوام مُحجد وساطع ببريق الألوهة، لأنه، إذ هو مولود من الآب من دون بداية، فهو يملك شعاع الألوهة الطبيعي الذي لا بدء له، وهو لم يكتسب في وقت لاحق الكيان ولا الجحد... إنه يتجلَّى إذن، فلا يأخذ ما لم يكن عليه، بل يظهر

ما هو عليه لتلاميذه، فاتحًا أعينهم، وجاعلًا إيَّاهم مبصرين بعد أن كانوا عُميانًا...»

فلنُبْعِد عنا كل ما يُغشي ويُظلم عقولنا ويحزننا ولا يتركنا نرتفع ونسمو إلى السماوات فلنطرح عنا إذن الأرضيات لأن موطننا ليس على الأرض، ولنرتفع بعقولنا إلى السماوات حيث منها ننتظر المسيح ربنا ومخلصنا.



الداعي لكم بالرب البطريرك ثيوفيلوس الثالث بطريرك المدينة المقدسة أورشليم

# العقل المظلم والقلب الغليظ القديس نيكولا فيليميروفيتش أسقف زيتشا في صربيا

« يَسْلُكُ سَائِرُ الأُمَمِ أَيْضًا بِبُطْلِ ذِهْنِهِمْ، إِذْ هُمْ مُظْلِمُو الْفِكْرِ، وَمُتَحَنِّبُونَ عَنْ حَيَاةِ اللهِ لِسَبَبِ مُظْلِمُو الْفِكْرِ، وَمُتَحَنِّبُونَ عَنْ حَيَاةِ اللهِ لِسَبَبِ الْخَهْلِ الَّذِي فِيهِمْ بِسَبَبِ غِلاَظَةِ قُلُوبِهِمْ» (أفسس الْخَهْلِ الَّذِي فِيهِمْ بِسَبَبِ غِلاَظَةِ قُلُوبِهِمْ» (أفسس ١٧:٤).

ما هو البُطْل أيُّها الإخوة؟ كل ما هو منظور خارج الله، مقطوع عنه أو مصنوع من دون مخافة الله.

ما هو بُطْل الذِّهن أيها الإخوة؟ هو السلوك وترجمة الحياة لا بناموس الله بل بالأفكار والشهوات الذاتية العابرة.

من أين يأتي هذا الشَّرّ إلى البشر؟ من غلاظة القلب والجهل الداخلي.

ما معنى غلاظة القلب أيها الإحوة؟ معناها قلب خال من محبة الله وحوفه، مملؤ بالشهوانية والخوف من كل شيء من أجل الجسد.

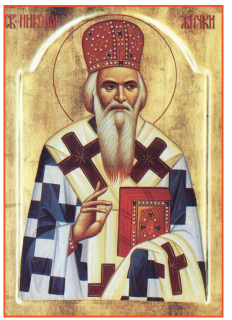
ما الذي يولد من غلاظة القلب؟ الجهل، الجهل المطبق بالأمور الإلهية، والطرق الإلهية والنواميس الإلهية، قلب متبلد في الحياة الروحية والفكر الروحي.

ما هي النتيجة النهائية لغلاظة القلب وجهل الحقيقة الإلهية؟ إنها فهم مظلم وتغرّب عن الإله الحي.

الفهم المظلم يتمّ عندما يصير فكر الإنسان مظلمًا كالجسد، والنور الذي في الإنسان يصير ظلمة. آه، أي ظلمة! الفهم المظلم هو فكر مظلم. لا يعرف الفكر المظلم معنى أي شيء، أو ينكر معنى كل شيء. في هذه الحالة، يتغرّب الإنسان عن حياة الله، ويذوي ويموت

كجزء مقتطع عن جسد. هكذا هم الوثنيون، هكذا هم الملحدون، وهكذا هم أصحاب الإيمان الضئيل أو المسيحيون الزائفون. ولكن حتى الخشب الناشف، عندما يُروى بماء المسيح الصانع الحياة، يحيا وينفجر بالخضرة. حتى العالم الوثني القاحل أقيم وأحيي بالمسيح السيّد. فأي حال إذًا هو حال الخطأة التائبين!

لننظر إلى ذواتنا ايها الإخوة. لِنَقُم بذلك كل يوم. لنسأل أنفسنا يوميًا ما إذا كنا أظلمنا أو تغرّبنا عن حياة الله بسبب بُطلنا. سريعًا سوف يكون الموت والنهاية والدينونة. الحطب الجاف سوف يُلقى في النار التي لا تُطفأ.



القديس نيكولا فيليميروفيتش

أيها الرَّب يسوع، فكرنا وحياتنا، ساعدنا لنفكّر معك ونحيا معك. لك المحد والإكرام إلى الأبد. آمين

نقلها إلى العربية الأب أنطوان ملكى

## الراهب موسى الأثوسي (جبل آثوس)

# صوم الستيدة والدة الإله الدائمة البتوليّة مريم

القديس غريغوريوس بالاماس رئيس اساقفة تسالونيكي اللاهوي العظيم، رأى العذراء في رؤيا وكتب: « بأي كلمات بشريَّة نَصِفُ جمالك المنير من الله، أيتها العذراء والدة الإله؟ إن نعمتك يصعب تحديدها بالكلمات وبالأفكار. وحدها الرؤيا الإلهية تعطيها البريق والفرح والغبطة.»

جمال وجهها يأتي من نفسها الجميلة وقلبها الطاهر. إنه نور مفيض من الداخل مانعًا حشمة لا تُضاهَى وحُسنًا فائقًا. الجمال الصادر من طهارتها وحيائها وتواضعها احتذب عين الله وجعلها أمَّ الإله والبشر. القديس نيقوديموس المتوسِّح بالله يحت الجميع لِتَبَيِّي عقلية والدة الإله القديسة. لِنُهَنْدِمَ قلوبنا كما يليق لكي تسكن فيها فضائل والدة الإله حتى إذا ما رأينا هذه الفضائل عندنا نكتسب نعم روحية وحسنات سماوية.

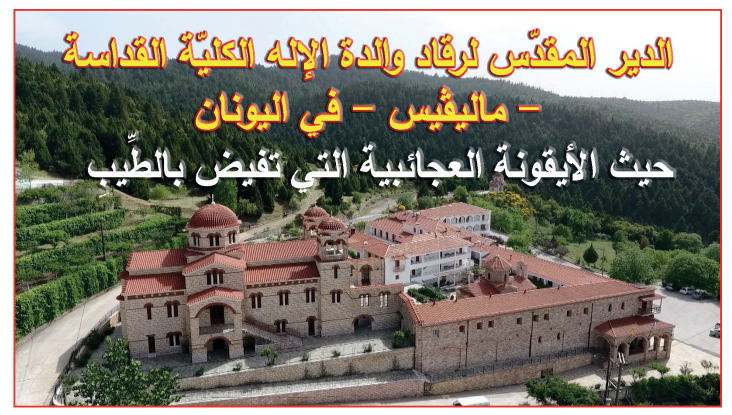
لقد وصلت أيام والدة الإله الخمس عشرة من شهر آب. أخبار الموت تأتينا من كل صوب وحدب. يوميًا تَصِلنا نداءات لنذكر في الصلاة المرضى الذين في حالةٍ حَرِجَةٍ، والموتى بمشاكل القلب والسرطان والأمراض المستعصية، وبأن نضيء لهم شمعة لدى والدة الإله العذراء. العذراء مجروحة كثيرًا إذ هي تعرف جيدًا كيف تشارك الألم، وكيف تصل وتعزّي. في الأمسيات الدافئة في آب الجميل، التضرعات هي مثل بلسم يداعب القلوب المتألّمة وتجعلنا نشعر بمتعة رائعة كالندى اللطيف. عجائب الأيقونات المتعدِّدَة، مع القناديل التي لا تنام، شموع العسل التي لا تنام، شموع العسل التي لا تنام، التقدمات الوافرة، الزحارف الفضية، التوبة، الدموع، السلامات، النذور، التعهدات، التضرعات والشكر. كثيرون يصومون ويعترفون ويتناولون.

إنَّ وجه والدة الإله المقدّس والجميل مليء بالقداسة. إنه يحرَّكك لأن ترمي عليها أثقالك وألمك وأفكارك المرّة وطبعك وتعبك وتنهدات بؤسك. البلاد الأرثوذكسية مليئة بالكنائس والأديار والمناسك والمزارات التي لوالدة الإله.

الزوار بالآلاف. في جبل آثوس، بستان العذراء، تسابيح عديدة للمدبرة، المعزية، البوّابة، ذات الأيدي الثلاث، المديح، الحامية، القبلة الناعمة، السريعة الاستجابة، المفيضة الطيب، المرضِعة، والمستحقة الغبطة. كنيسة البروتاتون (الكنيسة الرئيسية في كارياس عاصمة حبل اثوس) تحتفل بالرقاد، كما الكثير من قلالي الأديار. والدة الإله هي المُنجِدة السريعة للجبل المقدّس وهي تفرح بذلك. إنها المدافعة عن المسيحيين وهي تفرح بذلك.



هي الأجمل وَجُهًا وقلبًا، الأكثر طهارة، الأرفع بحدًا من الشاروبيم، وهي الأسمى من كل القديسين. لم يوجد يومًا إنسان يفوقها قداسة، أو امرأة تفوقها صلاحًا. حوهرتها هي طهارتها، حياؤها، صمتها. لقد علّمت كثيرًا بمثالها كما بحياتها الفاضلة. إنَّ زماننا يحتاج إلى شخصيات مُلْهِمة وَمُعَلِّمة. لقد تعب البشر من الثرثرة، الوقاحة، المجون، الكبرياء، القبح، القذارة، والتعتيم. كلنا متعطشون إلى الانفتاح والصدق، والخجل، والصمت، والجدية، والنقاء، والتواضع الحقيقي. تقودنا الأيام الخمس عشرة الحالية في التأمل، في لقاء مع والدة الإله، إلى إعادة إحياء الفضائل المتداخلة، مع تقبيل أيقونتها والاستماع إلى حياتها، وترتيل القطع الجميلة في قانونها التضرعي والاستماع إلى حياتها، وترتيل القطع الجميلة في قانونها التضرعي واللماراكليسي).



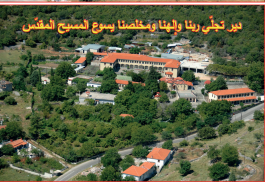
#### الموقع الجغرافي - وطريقة الوصول

الدير المقدس لرقاد والدة الإله الكليّة القداسة أو ما يُدعى ماليڤيس جنبًا إلى جنب مع دير لوكوس Loukous للكليّة القداسة و دير Elona لتجلّي المخلّص هي واحدة من أشهر الأديرة الثلاثة في منطقة كينوريا (كينوريا = هي منطقة تاريخيّة حيث المحافظة أركاديا ويشمل الجزء الساحلي من المحافظة والمنحدرات الشماليّة لجبل بارنونا). بنيت على منحدرات بارنوناس على ارتفاع ٩٢٠ متر. تَمَّ تسمية جبل بارنوناس باسم «جبل آثوس الثاني» أو «جبل آثوس بجنوب اليونان» ، إذ كان جبل آثوس مأهولًا في من قِبَل السكان المسيحيين الذين نزحوا نحو جبل بارنوناس في عهد قسطنطين بوغوناتوس (٦٦٨-١٨٥)، ولكن أيضًا لأنه لا يوجد جبل يوناني آخر لديه مثل هذا التركيز الكبير من الأديرة.

يقع دير رقاد العذراء مريم على منحدر ملوء بأشجار التنوب والسرو في كسيروكامبي في أچيو بتيريتون في منطقة أچيو بيتروس وعلى مسافة ٨ كم من كوموپولي. وعلى بُعد ٤٧ كم من تريپولي وعلى بعد ٣٠ كم من أستروس.







#### مصدر الأسم

يرتبط دير رقاد العذراء مريم إلى أعلى قمة في بارنوناس المعروفة باسم «ماليڤوس» ، لأن الدير شُيِّد سابقًا على موقع «كانالي» بالقرب من قمة ماليفوس. وهكذا دعي «بالكليّة القداسة لموليڤي» ومع الزمن اصبح المصل الاشتقاقي او المشتق من الكلمة «ماليڤوس» يشمل العديد من الآراء. فالبعض يعتقد أنَّ الأصل هو من اللغة السلافيّة والبعض الآخر يعتقد أنه من أصل البان.

وفقًا للعالم الألماني جوزيف ميخائيل ديفنير المتخصّص في اللغات واللهجات القديمة ، فإن اسم «ماليڤوس» ليس سلافيًا ، ولكنه جاء من «ماليوس» في اللغة اليونانية القديمة.

حول اسم المكان الجغرافي «بيضة» - «أفچو باليونانية» ، يُذكر أن هذا أمر شائع حدًا في اليونان ويتم إعطاء هذا الإسم «بيضة» «أفچو» لقمم الجبال العارية ، في الجزر العارية المُدَبَّبَة ، ولكن أيضًا في الحقول العارية من النباتات والبراري (تُذكر في منطقة ماني في اليونانية).

في شمال إيپيريُّو (شمال يوانانا - وجنوب البانيا) يقولون: «ڤي» (أي بيضة) للقمم العارية. أي تعني ذروة عارية مثل البيضة. كلمة «ماليڤي» تعني قمّة عارية تمامًا مثل البيضة.

#### بيانات التراث الشعبي

في البداية، تمَّ بناء الدير في مرتفعاتٍ عالية، بالقرب من نبع ماءٍ، في مكان يُدعَى «بورناريا». تَمَّ التخلِّي عن هذا المكان وَهَجْرِهِ فِي أُوائل القرن السابع عشر، ليبقى من الدير أطلاله المُهدَّمة، ومع ذلك، وفقًا لتقاليد قرية آچيوس بيتروس التي تبعد عن الدير مسافة ٨ كم ، (والتقليد يدعى بإسم: آچيوبيتريذيكا) ، تمَّ التثبيت أنَّ الدير الأول كان في موقع آخر ، يُدعَى «قنالوس» (وهو اسم يأتي من قنوات المياه التي بناها الرعاة هناك لشرب الماعز والأغنام) ، وذلك في الجزء العلوي للقمة المدعوّة ماليڤي.

وحسب تقليد قرية آچيوس بيتروس من موقع «قنالوس»، غادر رهبان الدير الأول هذا المكان ، لأنهم لم يستطيعوا تحمل البرد القارس في الشتاء نظرًا للموقع الشاهق على قمة الجبل ماليڤي، وفي فصل الشتاء كان الدير يُغْلِق ابوابه لعدة أشهرِ عن العالم الخارجي المحيط به بشكل كامل ، ممَّا جعل نُسَّاك الدير يُعانون من الجوع المُضني.

في إحدى السنوات ونظرًا للبرد الشديد المقرون بالجوع، مات جميع

النُسَّاك في الدير. إلَّا أنَّ آخر النُسَّاك إذ كان يحتضر، (في نزاع الموت) ، ترك ملحوظة خلصت إلى ما يلي: « أنا أموت وسط هدير التنوب». منذ ذلك الحين، قرّر الرهبان الجدد مغادرة هذا الدير الموجود في موقع «قنالوس» ، والبدء في بناء دير آخر



في موقع أكثر انخفاضًا. احتفظ التقليد المتبع في قرية آجيوس بيتروس نفسه، بقصة درامية لشاب، كان نصف ميّت، أي بين الحياة والموت بسبب البرد القارس، رَعَاهُ باهتمام رهبان دير ماليفي الأول وأحضروه معهم. اعترف بأنه شابٌّ خاطئ ، ويدعَى يورچوس وأنه يريد البقاء معهم. قَبلوهُ في الدير بدرجة ذوكيموس (مرحلة زمنيّة للاختبار). عند حلول فصل الشتاء رَفَضَ النزول مع باقي النُسَّاك الآخرين الذين تركوا الدير متوجهين إلى خيماديو ماليڤي، المنخفضة عن الدير لتلافي البرد القارس. ولكن عندما عادوا ، وجدوه مَيِّتًا من الثلج والصقيع. (خيماديو - مشتقة من الكلمة خيمونا أي شتاء والتي تعني البُعد عن برد الشتاء الى مكان منخفض).

#### العناصر التاريخية - التسلسل الزمني

إذا قبلنا وآمنا أنَّ التاريخ التأسيسي لدير ماليڤي يتزامن مع تأسيس الأديرة الجحاورة الأخرى، فيجب وضعه بترتيب زمني على الأقل في السنة ١٠٠٠ (أوائل القرن الحادي عشر).

ليس لدينا أي دليل قاطع عن التاريخ القديم للدير وكيفيّة بناءه أو

كيفيّة إعادة تشييده ، باستثناء أسطورة وتقليد إنحلاله وهدمه.

التسلسل الزمني الأقدم لتاريخ دير ماليڤي هو ما سَجَّله المؤلِّف إيڤانچيليوس كوفينيوتيس من مدينة ناپليو عاصمة اليونان الأولى (١٩١٦-١٨٣٦) ، إنّ الدير تمّ بنائه عام ٧١٧ دون إثباته وتوثيقه. وهكذا يذكر أيضًا إيڤچينيوس داليزيوس من القسطنطينية (١٨٨٨-١٩٨٣) الشيء نفسه ، وهما خبيران في اليونانية القديمة.

تأسس الدير الحالي في عام ١١١٦ من قِبَل الرَّاهب البار يوسيف كاراتزاس ، كما تشهد إحدى النقوش الحجرية ذات الصلة والتي تَنُصّ: « نُصِبَ هذا الدير وَشُيِّدَ من الأساس بجهود وأتعاب العديد من الرهبانُ القديسين، وجوزيف كاراتزاس رئيس الدير، من قرية Sitena سيتينا –

كما توجد وثيقة للتسلسل الزمني لأيقونة رقاد والدة الإله المطلية بالفضة ، والتي تحمل شهادة موثوقة ومسجّلة عليها عن وجود دير موليڤي وهي ثالث أقدم تسلسل زمني: ١٣٦٢م . (الأوِّل سنة ٧١٧، الثاني سنة ١١١٦ والثالث سنة ١٣٦٢).

بينما في السنوات التالية من حُكم الفرنجة والاحتلال التركي الأول، لا توجد شهادات حول الدير. بينما أكثر ذِكْر رسمي ومهم للغاية لدير ماليفي موجود في رسالة مختومة بالختم الذهبي من الإمبراطور أندرونيكو پاليولوچو التي أرسلها في عام ١٣٢٠ لدير العذراء مريم

> الممتلكات الملكيّة ، أُعطيت من الأمبراطور إلى الدير بواسطة رئيس الدير باخوميوس.



أجبرت الظروف المناخية على التخلي عن الدير الأصلي الذي تمُّ تركه بسبب برد الشتاء القارس ، كما حصَلَ في الأديرة الأخرى بسبب الظروف المناحيّة: (على سبيل المثال دير فيلوسوفو ديميتساناس ودير القديسين الأربعين لاكونياس المقدس). إنَّ تغيير أماكن الوجود الزمنيُّ لدير ماليڤي كان في بداية القرن السابع عشر. حاول الرهبان من أن الموقع الحديد للدير أن يكون قريبٌ من جبل بارنوناس. وبالطبع ، يمكنَّ في الموقع الحالي للدير تفعيل الميتوحي القريب من الدير. (يشير اسم ميتوحي إلى مزرعة تنتمي إلى الدير، حيث يوجد عادة كنيسة صغيرة، ومقرّ إقامة للرهبان الذين يعتنون بأمور الزراعة، في المصطلحات الكنسيّة، هو فرع من الدير ينتمي إليه، حتى إذا كان هناك عدّة رهبان يعيشون هناك بشكل دائم).

وفي عام ١٦١٦ كان عام بناء الهيكل. في الميتوحي، كان لدى الرهبان الفرصة، بسبب البرد ، النزول نحو المنخفضات ، وتحويل المباني الجديدة رويدًا رويدًا إلى دير جديد بدلًا من الدير القديم. وكان ميتوخي آخر، مملوكًا للدير في مكان ليس بعيدًا ، بالقرب من قرية بلاتانوس ، حيث تم إنشاء دير سيلا الجديد فيما بعد. من أجل الحصول على كتاب تزكية للميتوحي واقامة الهيكل ، حصل الرهبان

الماليپيون على إذن من السلطات التركية في عام ١٠١٧ ، وهو عام الهجرة، الذي يوافق عام ١٠٠٩م.

في الدير القديم، الذي كان يضم رجالًا، كرس هؤلاء الرجال العظماء رهبنتهم لفترة أقصر أو أطول حياتهم النسكيّة. من بينهم يقف القديس نيلوس الميروڤليتيس ، الذي جاء من قرية آچيوس بيتروس ، أخذَ إسكيم الرهبنة في دير ماليفي عام ١٦١٦ ، وجاهد لمدة ١٥ عامًا في مكان يُدعَى بورناريًّا فوق الدير ، بعدها غادر إلى جبل آثوس ، وفي سن الخمسين «رَقَدَ في الرب» (١٢ نوفمبر جبل آثوس ، وفي الكهف الذي نَسَكَ فيه في جبل آثوس قرب دير چريت لاڤرا، حيث هامته موجوده في الدير ، وقد منحه الله نعمة عظيمة، إذ فاض جسده الطاهر بالطيب العطر (أي ميرون، لذا دُعِي عظيمة، إذ فاض جسده الطاهر بالطيب فيض الميرون أي الطيب من عسده). أمًّا في بورناريا فوق دير ماليڤي أقامت أخوية الدير كنيسة صغيرة على شرفه وتحمل اسمه المقدّس.

في دير ماليڤي هناك من النُسَّاك مَن جاهَدَ وتَقَلَّس: چيورچيوس من مَاليُّو، ليونيداس وأيضًا زاكخوس و قاكخوس.

خلال فترة حُكم البندقية، ازدهر دير ماليڤي. ولكن ضمن واقع الغزوّ البندُقيّ، أعطى ماچنيتيوس رئيس الدير في تقريره المكتوب إلى السلطات في ١٢ سبتمبر ١٦٩٦، بيانًا يصف الدير بأنه: «مقامٌ في منطقة أَنَاپليُّو في أجزاء من تزاكونيا». الدير، الذي كان له تصميم واضح ، كان مُحاطًا بجدار ، وكان يحتوي على ٧ قلالي للرهبان و ٣ منازل، وهي: مطبخ وطاولات وأماكن للحيوانات. كان هناك ثمانية رهبان. خارج الدير كان هناك ٠٣ دونم من كروم للعنب ، بينما حُوْلَ الدير كان هناك ثائس صغيرة (پراكليسيي). كما امتلك الدير العديد من ال (ميتوخي): في كسيروكامپي، رانكاڤا و آيچيو بيترو وپلاتانو و «تزاكونيكو إيچيالو» و كامپوس و روسيّيس في منطقة ميستراس، في قرية پوتاميّا وفي منطقة ايچيالو في آيچيّا يواني .

يشرح الرهبان أن الدير حصل على هذه الممتلكات من هدايا وعطايا مسيحية «في الماضى قدَّم المسيحيون الكثير بتهلّل، من أجل خلاص نفوسهم». ولتثبيت أهليّة ماچنيتيوس رئيس الدير أنه لم يكن هناك سندات للملكية ، تمّ الإدعاء : أنه تم حرق جميع «الأوراق أي الكواشين» خلال الاحتلال التركي، بعد سقوط القسطنطينية واستعمار الأتراك في جميع أنحاء البيلوبونيز. (انظر الخارطة).

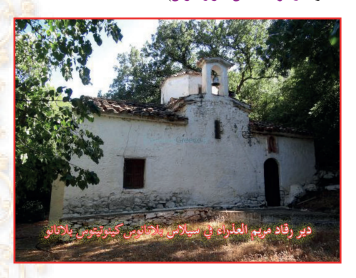
محطة مهمة حدًّا في تاريخ ماليڤي هو حادث كليفارماتولي (تعني ثوار المقاومة اليونان) حيث حدثت موقعة قرب الدير عام ١٧٨٦. بمجرد أن هدأت الأمور بعد فشل ثورة أورلوف عام ١٧٧٠ والعنف الألباني العنيف في العقد الذي أعقب ذلك، وَفَّر دير ماليڤي الراحة والتسهيلات وإعادة الإمدادات لهيئات المقاومة كليفتاماتوليكا وإعادة تزويديهم بما يحتاجونه ، مثل المقاوم الأوّل زاخاريّا پاربيتسيوتيس من لاكونيكي. و ثاناسي كارامپيلا من فيرڤينا. أدت الحادثة الدموية التي وقعت قرب الدير كما ذُكِرَ آنفًا لعام ١٧٨٦ إلى إبادة الفيلق العسكري

التركي ، ولكن على حساب الانتقام من الدير. بطل الرواية في المرحلة الأولى كان زاخاريًّا ، الذي قتل تركيًا بارزًّا، المدعو لوماني، لأنه كان قاسيًا ومضطهدًا تجاه المسيحيين في منطقة آيچيوس بيتروس.

سعيًا وراء زاخاريًا ، تحركت مفرزة تركية وتمركزت بالقرب من الدير، في مكان يُدعَى ترميري، حيث كان ثاناسي كارامپيلا ورهبان ماليفي يقاتلون مع ثوار مقاومة آخرون ومن بينهم الرئيس باربيسيوتيس.

بعد الانتصار، انتقم الأتراك بشكل فظيع فقتلوا الرهبان وأحرقوا الدير في ٨ مايو ١٧٨٦. وفي عام ١٧٩١ استعاد الدير عمله المعتاد مرة أخرى، على الرغم من كل الدمار، وفي عام ١٧٩٢ انضَمَّ إليه كالينيكوس تساموريس الذي أصبح رئيس الدير الشهير، في عهده ازدهر فيه الرخاء. كان تساموريس، الذي منشئه الأصليّ من أچيوس بتروس، كان مسؤولًا تنفيذيًا عن جمعية الودّ والصداقة وقام بتحويل الدير إلى مستشفى حقيقي. في الواقع، تم استضافة الأمير ديميتريوس يسيلانتيس هنا للشفاء من مرض السل.

خلال السنوات الحرجة التالية، قبل الثورة اليونانية وأثناءها ، قَدَّمَ الدير خدمات عظيمة لسكان المنطقة المنكوبين والمقاتلين الذين يعانون، في حين تمَّ تفعيل «مدرسة خفيّة» التي كانت المخرج الوحيد للأطفال اليونانيين لتعلم الحروف. قام ثيودوروس كولوكوترونيس ، الذي استخدم دير ماليڤي كمقر للجيش وأحيانًا كمستشفى ، حتى أنّه قام بتأمين عائلته في الدير ، عندما انسحبت نصف القوات اليونانية إلى أچيوس بتروس. في الوقت نفسه ، أضرم إبراهيم باشا النار في ماليڤي. ومع ذلك ، فقد وُلِدَت من جديد من الرماد ، حيث كان لا يزال لديها رهبان وعدة عقارات (ميتوخي أچيوس خارالامبوس في كاراكوفوني ، دير رقاد مريم العذراء في سيلاس بلاتانوس كينوتيتوس بلاتانو ، ودير القديس جوارجيوس).



تقرير هام عن الدير لمحافظة كينوريا مع التسلسل الزمني ، بتاريخ ٢٩ يوليو ١٨٣٣ ، يُعطي وصفًا مُفَصَّلًا للمباني والعقارات والحيوانات والميتوخي. يبدأ بتعريف موقع الدير واسمه من الكلمة ماليڤو ، وهذا التقرير يمدنا بالمعلمات على أنّ الدير أبرشية بحدِّ ذاتها، مع تاريخ غير معروف لتأسيسه. وبحسب التقرير ، فإن كنيسة الدير بما نقش تأسيسي

لسنة ١٦١٦ محفورٌ بالحجر.

بعد حريق إبراهيم باشا، تم ترميم ١٤ قِلَّاية (قلالي) ، لكن المطبخ والمستودعات وثلاثة مبانٍ أخرى في الشرق في حالة سيئة. على نحو مميز، يُذكر «أحترقت الكنيسة بكاملها مع القبة»، وتم إصلاحها بترتيب وانتظام: الأيقونستاس، المنحوتات الخشبيّة للكراسي والأعمدة، إلخ... أمَّا ذخائر القديسين الموجدة بالدير، لم يتم حملها حول الكنيسة والاحتفال بما في اعيادها.

تبلغ مساحة أراضيها ما بين أجيوس بيتروس وكاستري وكراكوفوني ٣٩٠ دوغًا من الحقول، و ٨٦ دوغًا من مزارع الكروم، و ١٢٤٩ من حذوع الزيتون، و ٣٥٠ من المواشي، وأيضًا تمتلك ميتوخي في كاراكوڤوني، مع منزل من طابقين مع قبة شاهقة، ومستودع لزيت الزيتون، واسطبل للخيل، وزريبة ومستودعين، تم إصلاحهما من قبل إبراهيم باشا. كما أنها تمتلك في حوزتها مصنع للجلود في منطقة أزوري وحظيرتين في نفس السهل لقطعان الأغنام والماعز ولعمل الأجبان. وأيضًا طاحونة مائية في راجانا، إلخ... ومع ذلك، لم يتم الإشارة بالنسبة إلى الميتوخي الموجود في سيلاس.

في عام ١٨٣٤ بلغ عدد الأعضاء أو العاملين في ماليقي ١٣ شخصًا بقيادة رئيس الدير أنانياس تيرزاكيس ، وفي عام ١٨٥٨ لا يزال ماليقي يتميز بأنه «دير منظم».

ومع ذلك، بدأ الدير في التراجع بمرور الوقت لدرجة أنه في أربعينيات القرن الماضي وصل إلى حافة التفكك بسبب نقص الرهبان وتدمير العديد من المباني بالقصف الألماني لأن المقاتلين حولوا الدير إلى مستشفى.

في عام ١٩٤٩، تم تحويل الدير بموجب مرسوم ملكي من ديرٍ للرهبان إلى ديرٍ للراهبات ، ومنذ ذلك الحين ازدهر وتحدّد وارتقى، مؤثّرًا على الوعي العام باعتباره ديرًا منظمًا بشكل جيد ، مع التفعيل المنتظم بمعاضدة التقاليد المتوارثة في الاديرة. في ٢٠ يوليو ١٩٤٩، رئيسة الدير أنثوسا مع راهبتين ، جئن من دير إيبانو خريبا ، نحو الدير المدمر، ومنذ ذلك الحين بدأ السباق والعراك لترميم وتجديد جميع المباني التي يمكن الحفاظ عليها. الهيكل المركزي ، حيرٌ ومكان إقامة رئيسة الدير ، نزل الاستضافة ، الطاولات ، المطبخ ، الفناء والحديقة، إلخ... حيث اكتسبت مظهرًا جديدًا وتألّق الدير بكدح الراهبات المتزايد باستمرار ، ورعاية رهبنيات وأديرة أنثوسا ، ورئيسة الدير پرثينياس جيوڤا البارة، وبركات ثلاثة مطارنة: بروكوبي، جيرمانو، وثيوكليتوس.

في عام ١٩٦٨ أقيمت كنيسة تكريمًا للقديس نيلوس وتم وضع ذخائره ، والتي تم نقلها من جبل آثوس. في عام ١٩٧٣ تم تزويد الدير بالتيار الكهربائي ، وكتبت الأيقونات في الهيكل المركزي للدير ، وتمَّ بناء قناة مائية (من غانكادي إلى ماليڤي) ، وتمَّ ترميم ميتوخي أجيوس خارالامبوس في كوراكوڤوني ، وإصلاح الأراضي القاحلة إلى أراضٍ تم زراعتها. في عام ١٩٩٣ ، تم الانتهاء من كنيسة ثلاثية الهياكل ، وافتتحت رسميًا يوم الأحد ١٤ يوليو ١٩٩٦ من قبل متروبوليت

مانتينيا وكينوريا ألكسندروس، في حين تم الاحتفال لمرور ١٨٨٠ عامًا لتأسيس الدير المقدس.

يتألف طاقم الدير اليوم من عشرة راهبات بقيادة رئيسة الديّر پارثينيا چوفا (عندكتابة هذا المقال) .

(ملحوظة: رقدت بالرّب رئيسة الدير پارثينيا چوفا بتاريخ ١٤ شباط سنة ٢٠١٥ عن عمرٍ يناهز ٥٥ عامًا) .

لم يَعُد للدير الكثير من الثروة الممتلكات ، باستثناء عدد قليل من العقارات والممتلكات. كما أنها تحتفظ بميتوخي أچيوس خارالامبوس في كاراكوڤوني. ومع ذلك، فإن الراهبات – بمساعدة التبرعات والهبات – يحافظن على الدير مزدهرًا ومتألِّقًا باستمرار.

ماليقي هي واحدة من أكثر الأديرة ازدحاما في موريًا. يتوافد الآلاف من الحجاج من جميع أنحاء اليونان وخارجها لاحتضان الصورة التي تفيض الطيب والمعجزة لمريم العذراء المباركه ، التي تم نقلها من جبل آثوس في القرن العاشر وتُنسب تقليديًّا إلى الإنجيلي لوقا. يوجد في الدير معرض ما تصنعة الراهبات من مسابح وأساور وصلبان، ومنسوجات خاصة كالشراشف، بالإضافة إلى صناعة والصابون الخ...، يشمل الدير على بيت للضيافة خلال أشهر الصيف.

#### هندسة معمارية

#### ١. الدير بشكله القديم والحديث

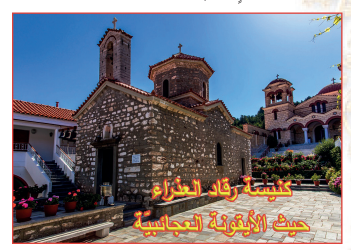
الدير عبارة عن مُحمَّع مباني ضخم محاط بجدار ذات أربعة جوانب. يقع المدخل الرئيسي للدير على الجانب الشرقي من الضميمة المكونة من منازله. وفوق الممر أو المعبر ، تم بناء كنيسة صغيرة في عام ١٩٦٧ مخصّصة للقديس نيلوس، وهو قديس محلي، منشئه الأصليّ من أجيوس بيتروس. كان اسمه نيكولاوس تيرزاكيس وكان ابن شقيق يروموناخو ماليڤي يدعي مكاريوس.

تتكون قلالي الدير من طابقين، مع أقواس على الشرفات، مع تحديدات وتصليحات وإضافات متتابعة . سطوح البناء مصنوعة من القرميد، بينما استبدل الأسمنت والحديد، الخشب والحجر. في الماضي ، كانت بيوت القلالي خلَّابة ورائعة ذات ثلاث طوابق تقريبًا . في الطابق العلوي ، تطل غرفة المعيشة المغطاة بسور خشبي على الفناء . يحتوي الطابق الثاني أيضًا على شرفة مثل الطابق العلوي. وهناك درج حجري يوصل إلى الطابق الأول، والذي تم استخدام طابقه الأرضي مع القباب للشقق والمستودعات. كانت نوافذه وأبوابه مقوسة. ومع ذلك، مع المواد الحديثة، تم تحويل وتغيير هذه الروح القديمة لمباني ماليقي. مع الإنشاءات المستمرة والمتتالية وإضافات النزل للضيوف، تم إضافة الأجنحة، والتي تشكل مجمعًا ضخمًا يحتوي على تخطيطات حديثة.

#### ٢. الهيكل المركزي القديم في الدير المقدّس

في وسط فناء الدير ، تبرز بشكل رائع ومهيب أقدم كنيسة بيزنطية مبنية من الحجر للقديسة والدة الإله الدائمة البتولية مريم ، والتي

تحتفل الكنيسة برقادها وانتقالها الى السماء، ما يدعى بتسعة أيام مريم «من تاريخ ١٥ آب لغاية ٢٣ آب» ، هكذا يطلق السكان المحليون للهذا الحدث ، باحتفالٍ مهيب.



الهيكل، التي ينتمي إلى النوع المعماري من الطراز الذي بشكل الصليب من الاعمده عند النظر الى التصميم من أعلى، لقد خضع لعديد من التعديلات والترميمات المتواصلة. عملية البناء من حجارة بسيطة ، أي بالحجارة المنحوتة بدقة والأسمنت في المفاصل، يوجد في وسط الهيكل قبة مثمنة الشكل على قاعدة من أربعة جوانب، هناك برج مع حرس له فتحة أو نافذة بها عتبة مع قوس صغير رُفعَ في زاويتها، وسقف مزدوج للجزء الغربي من شكل الصليب. فوق باب المدخل مباشرة، توجد بوابة أصغر أحرى على الجانب الجنوبي نحو الهيكل.



الفتحات المضيئة للهيكل هي أربع نوافذ ممدودة مستطيلة ومقوسة في القبة ، واثنتان على الجوانب الطويلة (واحدة على كل منهما) ونافذة الهيكل على الجانب الشرقي. (انظر كنيسة رقاد العذراء المرفقة أعلاه) في عام ١٩٣٥، هناك شهادة لشكل هيكل الكنيسة، في إحدى الرسوم الفنيّة للرسام ليلاس ستاثوبولو، نُشر في صحيفة «أركاديكوس تيبوس». في الرسم، بدا الهيكل كله مُبيَّضًا، باستثناء برُج الجرس الذي لم يكن مدهونًا باللون الأبيض، لذا تميز برج الجرس الحجري بشكلٍ فريد، بينما تم دمج قاعدة البرج مع الجزء العلوي من سطح الجانب الغربي. كان السقف مغطى بألواح إردوازية (نوع من الحجر الزيتي) بدلًا من القرميد (كما هو الحال اليوم). كان الباب الرئيسي صغير الأبعاد، من القرميد (كما هو الحال اليوم). كان الباب الرئيسي صغير الأبعاد،

خشبيًا، له قنطرة ومُحاطًا بعمودين وله اسكفيّة للباب (الحجر المستطيل الذي يحمل القنطرة). أمام فتحة الباب، هناك فناء مرصوف مع جدار منخفض نسبيًا وعريض بما فيه الكفاية يحيط بالكنيسة. أعطى هذا الفناء الكنيسة أسلوبًا وديًا ومبهجًا ، وفي نفس الوقت أعطاه شكلًا مستطيلًا. كما تم عمل قنطرة للباب الآخر، بالإضافة إلى نافذتين على الجانبين الطويلين. كل هذا بالإضافة لكنيسة ماليڤي القديمة أعطى شعورًا دافئًا، – بدون هذه التفاصيل الدقيقة التي ذكرناها – لم ولن تستطع الكنيسة الجديدة تقديمه. لقد تم كتابة الايقونات المقدسة داخل المركزي في السنوات الأخيرة.

#### ٣. هيكل أحدث

إلى الشرق من فناء الدير ، أقيمت مؤخرًا كنيسة بيزنطية (روميّة) حديدة ، مكرسة أيضًا لمريم العذراء ، التي تم افتتاحها في عام ١٩٩٦. وهي تنتمي إلى كنيسة بشكل صليب مع قبة ، منقوش باشكال مختلفة. وتعلو واجهته برجان جرسيّان مكونان من ثلاثة طوابق مبنية من الحجر. في عام ١٩٩٤ تم رسم الكنيسة من قبل رهبان جبل آثوس.

# رسم – صور موضوعة على جدران الكنيسة – أواني مقدسة

يتم الاحتفاظ بالعديد من الأيقونات المحمولة في الدير ، مع بروز أيقونة رقاد السيدة العذراء. كما يتم الاحتفاظ بذخائر للقديسين: خارالمبوس، قزماس، تريفونوس، باسيليوس، بنديليمون، ثيودوسيوس كينوبارخوس، نيلوس نيروپليتو، إلخ...

كان للدير في الأصل العديد من الوثائق (٩٩ العثمانية و ١٥ اللاتينية أو الفرنجة أو البندقية) ، والتي أثبتت ملكيتها للأراضي. واليوم تم الحفاظ على ما مجموعه ١٠٣ من الوثائق والكواشين، لم تتم قراءة بعضها وترجمته حتى الآن.

#### النقوش

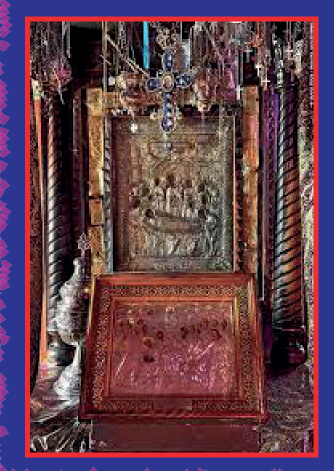
على واجهة الهيكل المركزي ( الكاثوليكون) القديم للدير ، باتجاه الزاوية الجنوبية الغربية من الجانب الغربي ، توجد لوحة مدمجة مع نقش تأسيسي (بأحرف كبيرة وعدد من الأخطاء الإملائية) .



# والدة الإله الكلية القداسة

تشفي إمرأة تُعاني من مرض السرطان في دير ماليڤي العامر للرُّوم الأرتوذكس

بواسطة أيقونتها العجائبية



السيّدة أناستاسيًّا سيرو من مدينة ميلبورن في استراليا والتي تبلغ من العمر ٥٣ عامًا، كتبت الى دير ماليڤي ما يلي:

«كنت أُعاني من المرض منذ نيسان ١٩٨٠ ولغاية شهر آذار الله الما أعلى عمليات جراحيَّة ، عمليّتين جراحيَّتين كانتا في القولون.

وبعد فترة زمنيّة معيّنة، تبيّن لي عن استفحال ورم السرطان الموجود في العمود الفقري، حيث قال لي الطبيب المعالج: « يجب إجراء العمليّة الجراحيّة لإستأصال الورم الخبيث، وبعد ١٥ يومًا من العمليّة يجب القيام بالعلاج الكيماوي للقضاء على الخلايا السرطانيّة، واستمر شارحًا أنَّ هناك نتابج سلبيّة ومضاعافات جانبيّة سترافق هذا العلاج

الكيماوي. منها تساقط شعر الرأس، وأنه سينتابني شعور وإحساس حارق في بطني».

عندها أجبت الطبيب بشكل قاطع: «لم ولن أقبل هذا العلاج بأي شكلٍ من الأشكال». وأضفت: والله هو الذي يتدبّر أحوالي».

بعد مرور يومين من مغادرتي للمستشفى، وإذ بإمرأة تُعطي زوجي قطعة صغيرة من القطن، هذه الإمرأة لم تعطي تفاصيل أكثر من أنَّ هذه القطعة الصغيرة من القطن المبلولة بالزيّت هي من الكليّة القداسة، قائلة: «أَعْطِها لزوجتك لتضعها على مكان الألم».

استلمت قطعة القطن، لكن لم يَكُن لديَّ أي فكرة عن الطِّيب (الميرون) الموجد فيها، أنَّه من أيقونة العذراء الكليّة القداسة في ماليقي، وأنَّ هناك يوجد ديرٌ لها.

في أثناء الليل، بعد خلودي إلى النوم، وإذ بي أرى في حُلمي أنَّه جاءت إلى غرفتي إمرأة ترتدي اللباس الأسود برفقة كاهن أيضًا حيث قال لي: «أتينا لتطهير دمك».

شعرتُ بشيء بداحلي كأنّه يغلي، وأنَّ جسدي يصعد الى السماء، ولكن باللحظة التي توقّف هذا الغليان وهذا الضجيج في داخلي، سمعتُ هذه المرأة التي ترتدي اللباس الأسود قائلة لي: «أنا كليّة القداسة لماليقي».

لكنّني لم أتذكّر الاسم في الصباح لأنّني لم أسمع به من قبل. لكني كنتُ قلقة وحزينة بشأن أيّة قديسة كانت.

وفي الليلة التالية، بعد خلودي إلى النوم، سمعت صوتًا يناديني: « عليكِ أن تأتي إلى ديري في منطقة آچيوس بيتروس كينورياس، وهناك سوف تكونين بخير تام.»

سألنا عن مكان دير الكليّة القداسة في ماليقي، الموجود في آيجيوس بيتروس كينوريوس وكيفيّة الوصول إليه، وبعد اسبوعين اقلعنا بالطائرة من استراليا مباشرة أثينا، ومنها استقلينا سيارة الى الدير المقدّس.

وما أن دخلنا الدير توجّهنا نحو الأيقونة العجائبية، لنسجد أمامها بخوفٍ ورِعدة محفوفة بالحبّ والوقار والتقدير والتعظيم. وهكذا بقينا في الدير أربعة أيام. وكانت رئيسة الدير تباركنا يوميًا بالزيت المقدّس الذي يحوي الطيّب (الميرون) بشكل علامة الصليب فوق رُؤوسنا، ونشرب كل صباح ، الماء المقدّس الذي يحوي الميرون، ونحن في صوم كامل. إنَّ والدة الإله الكليَّة القداسة والشفيعة الحارَّة، صنعت معي هذه العجيبة، ولم أرجع الى الطبيب ثانية . إنّني في تمام الصحّة والعافية وأنا أشكر والدة الإله من حوارح قلبي مرَّة أُخرى، أنمّا الوسيطة لدى الخالق غير المردودة.

لم استعمل أيّا دواء إطلاقًا، ولا أشعر بالمرض ولا بأعراضه. وشكرًا للكليّة القداسة، مع رجائي الحارّ أنّ تجعلنا مستحقين أن نأتي جميعنا أفراد العائلة مع الأولاد، لنسجد ونشكر ونتبارك ثانية.»





المتروبوليت كاليستوس وير



#### هذه الإفتتاحيّة إجابتها بعد قراءة نصّ محاضرة التجلّى والألم.

﴿ سؤال إيفان كارامازوف (في قصة دوستويفسكي)

نبدأ هذا الموضوع بسؤال «إيفان كارامازوف» الذي وجَّهه لأخيه «أليوشا» في رواية الكاتب الروسي «دوستويفسكي»: «الإخوة كارامازوف». يقول إيفان لأخيه: « لنفرض أنك أنت الذي تُحدد مصير البشرية بأن تجعل البشر سعداء في النهاية مُعطيًا لهم السلام والراحة، ولكن لكي تفعل هذا يصير من الضروري أن تُعذِّب طفلًا صغيرًا وتبني على دموعه هذه السعادة العتيدة؛ فهل توافق على القيام بهذه المهمة بهذا الشرط»؟ ردَّ «أليوشا»: «لا، لن أفعل هذا»!

والسؤال الذي يتبادر إلى الذهن: إن كنا لا نوافق على هذا، إذن فلماذا يترك الله العالم يتلظَّى بهذه الآلام هكذا؟ وبكلماتِ أخرى، كيف نُصالِح هذا السرَّ المأساوي لتألُّم الأبرياء، كما نراه في كل مكان في العالم المحيط بنا مع إيماننا بالله المحبة؟ وماذا تُرَى تكون إجابتنا على سؤال: « إيفان كارامازوف»؟﴾

والآن نعود إلى سؤالنا الأصلى: بأية طريقة يتجلَّى مجد المسيح على الجبل - بمجد الثالوث، ومجد الكلمة المتجسِّد، ومجد الإنسان البشري، ومجد الخليقة كلها - فيُتيح لنا أن نفهم سرَّ الألم؟ كيف يمكن لهذا التحلِّي أن يجعلنا نعطى جوابًا على المعاناة والغضب واليأس الذي يُعانيه إخوتنا وأخواتنا في العراق ودارفور مثلًا، أو ما يحدث في ميلانو وتورين، أو في المدينة التي أعيش فيها: أكسفورد بإنجلترا؟ إنه من السهل الحديث عن مجد العُلَّيقة المشتعلة لشرح ما حولنا؛ ولكن كيف نُحُوِّل هذه الكلمات إلى حقيقة حَيَّة؟

- إِنَّ الإحابة على هذا السؤال، أو على الأقل بداية الإحابة، تبرز حينما نفكِّر في المضمون الذي حدث في إطاره تحلِّي المسيح. فتحلِّي المسيح حدث قبل أن ينطلق يسوع من الجليل (مت ١:١٩) في رحلته للمرة الأحيرة إلى أورشليم. لذلك نجد أن الأحداث الرئيسية بعد التجلِّي هي: لقاء المسيح مع زَكًّا في أريحا (لو ١٩:١٠-١)، ثم إقامة لعازر من الموت في بيت عنيا (يو ١١: ١-٤٤)، ثم دخوله المدينة المقدسة (أورشليم) والذي حدث بعده مباشرة الصَّلْب. إذن، فهناك تزامن قريب بين التجلِّي والآلام.

هذا التزامن القريب نحن نتناساه بسهولة، لأنه في ترتيب الأعياد الكنسية يتم الاحتفال بأسبوع الآلام وبعيد التجلِّي (٦ أغسطس آب

شرقي) في تاريخين بعيدين عن بعضهما البعض. لذلك، فإذا كان احتفالنا الكنسي بعيد التجلِّي وأسبوع الآلام في ميعادين قريبين، فسيكون احتفالنا بعيد التجلِّي في أحد أيام الصوم الأربعيني المقدس؟ علماً بأنه في الطقس اللاتيني تأتي قراءة الإنجيل في الأحد الثاني من الصوم عن تحلِّي المسيح حسب إنجيل متى (مت ١٧: ١-٩).

إذن، فلنحاول أن نكتشف أكثر فأكثر الصلة بين الجبلين: حبل التجلِّي في طابور، وحبل الجلحثة خارج أورشليم. وهذا يتضح بصورة أفضل إذا سألنا أنفسنا:

ما الذي يأتي مباشرة قبل ذِكْر تجلِّي المسيح، وما الذي يأتي مباشرة بعد ذلك؟

ففي الأناجيل الثلاثة الإزائية (أي المتفقة في أسلوب سرد حياة المسيح) متى ومرقس ولوقا، هناك تتابُع في الأحداث المتشابحة. فأولًا، وهم في الطريق إلى قيصرية فيلبُّس، ينطق القديس بطرس باعتراف إيمانه الحاسم: «أنت هو المسيح ابن الله الحيُّ» (مت ١٦:١٦). ثم يُعلِن المسيح عن آلامه المزمعة وموته وقيامته (مت ١٦: ٢١). ويتعثَّر بطرس، لكن المسيح يُوبِّخه ويُصمِّم على أنه ليس هو وحده (أي بطرس) بل كل مَن يريد أن يكون له تلميذًا، عليه أن يَتْبُع المسيح في طريق الألم الاختياري: «إِنْ أَرَادَ أَحَدُ أَنْ يَأْتِيَ وَرَائِي فَلْيُنْكِرْ نَفْسَهُ وَيَحْمِلْ صَلِيبَهُ وَيَتْبَعْنِ» (مت ٢١: ١٦). فالتلمذة للمسيح تعني حمل الصليب. المسيح، إذن، يسبق ويُنبئ بمحيئه الآتي في مجد (مت ١٦: ٢٨). ثم بعد كل هذا، يأتي مباشرة حَدَثُ التجلِّي: «وَبَعْدَ سِتَّةِ أَيَّامٍ أَخَذَ يَسُوعُ بُطْرُسَ وَيَعْقُوبَ وَيُوحَنَّا أَخَاهُ وَصَعِدَ بِهِمْ إِلَى جَبَل عَال مُنْفَرِدِينَ.» (مت ١٧: ١).

#### ارتباط بين جبل التجلي، وجبل الجلجثة:

هذا التتابُع في الأحداث ليس مجرد تزامن على سبيل الصدفة، ولكنه يُعبِّر عن ارتباط روحي متشابك. فأولًا، وبمنتهى الوضوح، فإن تجلِّي المسيح يُساند اعتراف إيمان بطرس: إنَّ يسوع ليس فقط «ابن الإنسان»، بل وأيضًا « ابن الله الحي». وحبل طابور يؤكِّد إعلان بطرس بلاهوت المسيح. ولكن التجلِّي أيضًا نفهمه على ضوء الحوار

الذي حدث في الطريق إلى قيصرية فيلبُّس. فلم يكن الأمر مجرد تطابُق في الأحداث أنْ يتكلَّم المسيح عن آلامه ودعوته للجميع لحَمْل الصليب، قبل استعلان مجده الإلهي على حبل طابور مباشرة؛ بل على العكس، فالمسيح كان مهتمًا أن يوضِّح الارتباط الأساسي في تدبيره الخلاصي بين المجد والآلام.

إذن، فالتجلِّي يُقدِّم لنا الطريق الممكن لفهم سِرِّ الألم الخلاصي. فالمجد والألم يسيران جنبًا إلى جنب في عمل خلاص المسيح. الجبلان: جبل التجلِّي، وجبل الجلجثة، مرتبطان معًا على نحو محسوس. فالتجلِّي لا يمكن فهمه إلَّا على ضوء الصليب، وكذلك الصليب لا يمكن فهمه إلَّا على نور التجلِّي، وكذلك على القيامة أيضًا.

#### شهود التجلِّي هم شهود الآلام:

هذا الارتباط يتضح بأكثر وضوح إذا تمعّنا في سرد الإنجيل للتجلّي وللآلام. فمن هم الثلاثة التلاميذ الذين رافقوا المسيح على جبل التجلّي؟ إنهم بطرس ويعقوب ويوحنا. ومن هم الثلاثة التلاميذ الذين كانوا حاضرين مع يسوع في جشسيماني؟ إنهم هم أنفسهم: بطرس ويعقوب ويوحنا (مت ٢٦: ٣٧). قد يُقال إن هؤلاء الثلاثة كانوا حاضرين في كلتا المناسبتين لأنهم كانوا هم الأكثر التصاقًا مع يسوع، كنُحبة من بين الاثني عشر. ولكن لابد أن يكون هناك معنىً أعمق من هذا التفسير.

فكما أنه ليس على سبيل المصادفة أن يتكلَّم المسيح عن مَّل الصليب مباشرة قبل بَحلِّيه؛ هكذا أيضًا فلم يكن على سبيل المصادفة أن نفس هؤلاء الثلاثة التلاميذ كانوا حاضرين على قمة جبل التجلِّي، وكذلك عند آلام المسيح في البستان. فشهود مجده الأزلي، هم أيضًا شهود شهود آلامه الشديدة؛ وشهود «التجلِّي»، هم أنفسهم أيضًا شهود «التجلِّي»،

#### كيف يكون الحديث عن الآلام وسط مجد التجلِّي:

وماذا يمكن أن نسأل أكثر من هذا، إلَّا عن موضوع حديث موسى وإيليا مع المسيح وهما واقفان معه تحت وهج نور التجلِّي؟ فلم يكن الحديث عن شيء آخر سوى عن خروجه العتيد أن يحدث خارج أورشليم، أي عن موته على الصليب الذي كان على وشك الحدوث (لو ٩: ٣١). أليس هذا أمرًا مُدهشًا ؟ إذ بينما كانا واقعَيْن تحت نور الأبدية، لم يكونا يتكلَّمان عن الأفراح الفائقة في السماء، بل عن ذبيحة الإخلاء التي ستُقدَّم على الصليب. هذا هو ما ينبغي أن نفهمه عن التجلِّي في ضوء الصليب، والصليب على ضوء التجلِّي.

فعلى قمة جبل طابور قام الصليب؛ ووراء حجاب المسيح مصلوبًا وحسده الذي ينزف على الجلجثة، لابد أن نتبيَّن حضور النور الأزلي للتجلِّي.

المجد والألم وجهان لسرِّ واحد غير منقسم: «صلبوا رب المجد» كما يؤكِّد القديس بولس (١ كو٢: ٨). فالمسيح هو ربّ المجد، سواء

وهو يموت على الصليب أو وهو يتجلَّى على حبل طابور.

#### «التجلِّي – الصليب» يظهر في تاريخ العيدَيْن:

فهذا الحدث المترابط: «التجلِّي – الآلام»، تُظهِره الأعياد الكنسية. فعيد التجلِّي (١٩ أغسطس آب شرقي) يأتي قبل عيد رفع الصليب (٢٧ سبتمبر) بأربعين يومًا. وللرقم ٤٠ معنى خاص في التاريخ المقدس: فشعب إسرائيل قضوا ٤٠ سنة في البرية (عدد ١٤: ٣٣)، وداود وسليمان كلاهما ملك ٤٠ عامًا (١مل ٢: ١١؛ ١١؛ ٢١: ٤٢)، وإيليا ارتحل لمدة ٤٠ يومًا إلى جبل حوريب قبل أن يختبر الرؤيا الإلهية عند المغارة (١مل ١٩: ٧-١٣)، والمسيح جُرِّب ٤٠ يومًا في البرية (مر١:٣١). وحقيقة مجيء عيد التجلِّي قبل عيد رفع الصليب بأربعين يومًا تؤكِّد عليه ألحان الصليب في طقس سَحريَّة عيد التجلِّي (في الطقس الرُّومي البيزنطي).

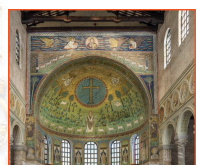
وليس هذا هو الموضع الوحيد في النصوص الليتورجية لعيد التحلِّي حيث يقترن التجلِّي مع الصليب. فألحان المساء الكبير، وهي تصف لحظة التحلِّي، تبدأ بطريقة فَذَّة بهذه الكلمات: «قبل صليبك، يا رب». وبنفس الروح تبدأ تسابيح الصباح بهذه الكلمات: «قبل صليبك وآلامك الثمينة». فالرباط بين التحلِّي والصَّلْب يظهر أيضًا في قنداق عيد التحلِّي:

« تَحلَّيتَ أيها المسيح الإله على الجبل، فعاين تلاميذك مجدك حسبما استطاعوا، حتى أنَّه لما أبصروك مصلوبًا أدركوا أنَّ موتك طوعيّ باختيارك، وكرزوا للعالم بأنَّك أنتَ شعاع الأب حقًا».

فعند الصَّلْب، إذن، تذكَّر التلاميذ «الثيئوفانيا» (الظهور الإلهي) على حبل طابور، وفهموا أنَّ الجلحثة هي أيضًا ثيئوفانيا. التجلي والآلام مفهومان كل واحد بالآخر، وكلاهما مفهومان بالقيامة، قيامة المسيح من بين الأموات.

- هكذا يصير واضحًا الارتباط بين التجلّي على حبل طابور والصّلْب على حبل الجلحثة، ليس فقط في الإنجيل وفي نصوص التسبحات

الليتورجية؛ بل وأيضًا وبالتساوي في فن الأيقونات. فالأب «إنزو» يُذكِّرنا (في محاضرة سابقة) بكيف قدَّم فن الأيقونات ، في وقتٍ مُبكِّر، التجلِّي. ففي حَنية شرقية كنيسة القديس أبولينار



في رافتًا يظهر المسيح المُتجلِّي في شكل حوهرة على هيئة صليب، والصليب مُرصَّع بالحواهر وتمتد أَذرُعه على قبة السماء. وهكذا يظهر الارتباط بين التجلِّي والآلام، ويُستعلَن في شكل رائع لا يُنسَى.

#### ارتباط التجلِّي بالأحداث التي بعده:

لقد رأينا ما حدث مباشرة قبل التحلّي. والآن فلنتبصّر فيما حدث

مباشرة بعد التجلّي. ففي الأناجيل الإزائية الثلاثة: متى ومرقس ولوقا، هناك مرة أخرى تتابُع وتسلسُل للأحداث. فالتلاميذ الثلاثة وهم نازلون مع المسيح من على الجبل، تواجهوا فجأة بمنظر مثير للأسى والحزن: طفل مريض مُصاب بنوبة مرض الصّرَع؛ بينما أبوه يصرخ بدموع: «أُومِنُ يَا سَيِّدُ، فَأَعِنْ عَدَمَ إِيمَانِي» (مت ١٧: ١٤ - ١٨؛ مر ٩: ١٤ - ٢٧). وأيضًا ليست هذه حادثة على سبيل الصدفة. فقد أراد بطرس أن يبقى على أعلى الجبل صانعًا ثلاث مظال حتى يستطيل أمد الرؤيا (مت ١٧: ٤). وهذا ما لم يسمح به المسيح، إذ أصرَّ على أن ينزل مرة أخرى إلى السهل. فنحن نشترك في نعمة التجلّي، ولكن أن ينزل مرة أخرى إلى السهل. فنحن نشترك في نعمة التجلّي، ولكن ليس بأن نعزل أنفسنا عن آلام العالم، بل بأن ندمج أنفسنا فيها.

إنَّ حياتنا اليومية تتجلَّى حينما نُشارك، بحسب وضع كل واحد منا، في آلام الذين حولنا ووحدتهم ويأسهم.

#### الارتباط بين مجد التجلِّي وآلام العالم:

هذه هي الرابطة المُحيية بين مجد التجلّي ويأس العالم ودموعه؛ هذه هي رسالة المخلّص المتجلّي للجنس البشري. هذا هو معنى التجلّي في العالم المعاصر. كل الأشياء قابلة للتجلّي، ولكن مثل هذا التجلّي مكن فقط من خلال حَمْل الصليب، كما تؤكّد صلوات الكنيسة في صلاة الساعة السادسة: «ها هو الفرح، بالصليب، دخل إلى كل العالم». «من خلال الصليب»، وليس هناك طريق آخر. فبالنسبة للمسيح نفسه، ولكل واحد منا يريد أن يكون عضوًا في جسد المسيح، المجد والألم يسيران معًا جنبًا إلى جنب. ففي حياة المسيح وفي حياتنا، حبل التجلّي وجبل الجلجثة هما سرٌّ واحد. لكي تكون مسيحيًا لابُدَّ أنْ تشترك في إخلاء الذات وفي بذل الذات على الصليب، وأيضًا – وفي نفس الوقت – تشترك في الفرح العظيم للتجلّي والقيامة. حينما نكون حاضرين مع المسيح في مجد التجلّي، فإننا نكون في الوقت نفسه حاضرين معه في حشيماني والجلجثة.

#### الله إله مندمج في آلام البشر:

يقول الفيلسوف واللاهوتي الروسي المعاصر «نيقولا بردياييف»: «تضادة الألم والشَّر» تنحل في اختبار الرحمة والمحبة». وهذا حقّ ليس فقط بالنسبة لأنفسنا، بل وبالنسبة لله المتجسّد. فالله هو إله مندمج معنا. فهو لا يُعطي بالكلام الإجابة على سؤال إيفان في رواية «الإخوة كارامازوف»؛ لكنه عبَّر عن الإجابة بالحياة، وذلك برحمته، من خلال مشاركته في آلامنا، من خلال محبته المتألّمة. إن تحليه بسكب الشفاء علينا، ليس بالهرب من الشَّر والبُعد عن الخليقة المتألّمة؛ بل بالاندماج بلا تحقّط فيهما. التجلّي يقود إلى الصليب، والصليب يقود إلى القيامة. وفي القيامة يكمن رجاؤنا الذي لا يخزى.

#### آلام المسيح، وتجلِّي العالم:

إن عنوان محاضرتي كان: «تِحلِّي المسيح وآلام العالم». لكني يمكن أن أختار عنوانًا متساويًا مع هذا العنوان: «آلام المسيح، وتحلِّي العالم».

«الجمال سوف يُخلِّص العالم». نعم، بالتأكيد، لقد كان دستويفسكي على حقّ في هذه المقولة. لكن إشعياء النبي كان أيضًا على حقّ حينما قال: «لكِنَّ أَحْرَانَنَا حَمَلَهَا، وَأَوْجَاعَنَا تَحَمَّلَهَا» (إش 20. ٤).

الجمال، الذي هو خلاص العالم، هو حقًا الجمال الأزلي الذي توهَّج على حبل طابور، لكن نفس هذا الجمال الإلهي استُعلِن في ذبيحة الصليب.

جَعِلِّي المسيح لا يجعلنا نتفادى الآلام، بل هو يجعل آلامنا حالاًقة وواهبة للحياة، كما في كلمات القديس بولس: «...كَمَائِتِينَ وَهَا كُنْ خُيًا، كَمُؤَدَّبِينَ وَخَنْ غَيرُ مَقْتُولِينَ...كَحَزَانِي وَخَنْ دُائِمًا فَرِحُونَ، كَفْقَرَاءَ وَخَنْ نَعْنِي كَثِيرِينَ، كَأَنْ لاَ شَيْءَ لَنَا وَخَنْ نَمْلِكُ كُلَّ شَيْءٍ» (٢ كو ٢: ٩٠،١).

#### توصية للكاهن – للقديس باسيليوس الكبير

أيُّها الكاهن. عليكَ كُلْ ما في وسعك لتكون عاملًا بلا خزي ولا خجل قاطعًا كلمة الحق باستقامة. وعندما تحضر إلى الكنيسة لإقامة الصلاة إياك أن تضمر بُغضًا أو عداوة لأحد لئلا تُغضب الروح القلس فيبتعد عنك. وعندما يجتمع الناس للصلاة فلا تخاصم أو تجادل أحدًا بل ثابر على القراءة والصلاة إلى أن يحين وقت إتمام السر الإلهي وعندئذ انتصب بخشوع وبقلب طاهر أمام المذبح المقدّس غير ملتفت إلى هنا أو هناك بل ماثلاً بخشية ورعدة أمام الملك السماوي. وإياك أن تحذف شيئًا من الصلوات أو تختصر منها لأجل مصلحة عالميَّة أو مراعاة لبعض الكسالي المتوانين أو لأجل المحاباة واسترضاء لبعض الناس. بل ضَعْ نُصب عينيك دائمًا الملك الذي أنت ماثلاً أمامه والجنود الملائكية المحتفَّة به. احتهد لأن تجعل ذاتك أهلًا

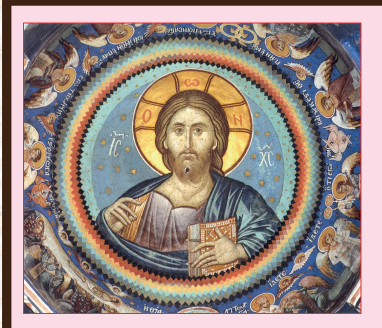
ومستحقًا للقوانين الشَّريفة. ولا تشترك في الخدمة مع مَن تمنعك القوانين المشار إليها عن الاشتراك معهم. ثم فكّر وتأمَّل أمام مَن انت ماثل وكيف تُكمل الخدمة الشريفة والى مَن تناول الاسرار الطاهرة؟ لا تنسَ الوصية السيِّديَّة القائلة: «لا تعْطُوا الْقُدْسَ لِلْكِلاب، وَلا تَطْرُحُوا دُرَرَكُمْ قُدَّامَ الخُنازِيرِ». فهي وصية الرسل القديسين أيضًا. فاحذر أن تُسلّم ابن الله إلى أيدي أناسٍ غير مستحقين. ولانخجل من أيّ عظيم في تلك الساعة حتى ولو كان هو الملك بعينه الحامل على أيّ عظيم في تلك الساعة حتى ولو كان هو الملك بعينه الحامل على رأسه التاج الملوكي. بل امنح المناولة للمستحقين مجانًا كما استلمتها أنت. أمّا الذين تمنعهم القوانين الإلهية عن مناولتها فلا تسلّمها لهم مهما كلَّفك الأمر. احذر من أن يدنو من الأسرار الإلهية من جرَّاء عفون أو إهمالٍ منك فأر أو شيءٌ آخر من الحشرات، أو أن تعتريها عفونة أو رطوبة أو أن يتناولها اناسُ رحسون غير مستحقين. فإذا حفظت هذه كلها فإنك تخلّص نفسك ونفوس الذين يسمعونك.

# حوار بين الشيخ أبيفانيوس ثيوذوروپولو

من دير والدة الإله الممتلئة نعمة في أثينا – اليونان

# وبين أحد الملحدين

إعداد راهبات دير يعقوب الفارسي المقطع، دده - الكورة



كان الشيخ أبيفانيوس، ذات صباح، حالسًا يتحاور مع أحد الملحدين في قلَّايته حين جاء من يخبرهما بأنّ شوارع أثينا امتلأت من صُور الزعيم الصينيّ ماوتسي تونغ مع كتابة تحتها تقول: «المجد للعظيم ماو».

فالتفت الشيخ إلى الشاب، وقال له: «نعم، يا ولدي، لا يوجد في أيّامنا هذه مُلحدون، فقط، بل عابدو أصنام، عابدو أشخاص، ينزلون المسيح عن عرشه، ليضعوا مكانه أصنامهم. نحن نقول: «المجد للآب والابن والروح القدس»، وهؤلاء يقولون: «المجد للعظيم ماو». ولك أنت أن تختار بين الاثنين.

الملحد: وأنتم أيضًا، أيّها الشيخ، تتناولون مُخدِّر للأذهان، والفرق الوحيد هو أنّكم تطلقون عليه اسم المسيح، والآخر يسمّيه الله، وثالث يدعوه بوذا الخ...

+ الشيخ: المسيح، يا ولدي، ليس مُحَدِّرًا. المسيح هو الخالق، حالق الكون برّمته. هو الذي يسوس بحكمة كليّة الأشياء كلّها. هو الذي يمنح الحياة للجميع. هو الذي أتى بك إلى هذا العالم، ومنحك الحرّيّة التامّة، حتّى إنّه سمح لك بأنّ تشكّ به، وأن تجحده أيضًا.

الملحد: ولكنّ هذا لا يعني أنّ ما تؤمنون به هو صحيح وحقيقة، فهل لديك براهين على صحّة إيمانكم؟

+ الشيخ: أنت تعتبر أنّ كلامي هو مجرّد وهم أو حكايات، أليس كذلك؟

**الملحد**: بالتأكيد.

+ الشيخ: هل لديك أنت براهين على ذلك؟ أي هل تستطيع أن تبرهن لي بأنّ ما أؤمن أنا به هو ضلال وكذب وحداع؟

٩ الملحد: ...

+ الشيخ: أنت لا تجيب لأنه لا براهين لك. أنت تعتقد أخمًا

خرافات. أمّا أنا، فإن تكلّمت على إيماني، إمّا أتكلّم على الله. أنت ترفض إيماني، ولا تستطيع، بالوقت عينه، أن تبرهن صحّة إيمانك وحقيقته. ولكن يجب أن أوضّح لك أمرًا مُهمَّا، وهو أنّ إيماني ثابت لا يستطيع أحد أن ينزعه منّي، لأنّه مؤسّس على أمور تفوق الطبيعة.

الملحد: بما أنّك تتكلّم على الإيمان، فماذا تقول على إيمان البوذيّين أو غيرهم، فهم أيضًا يتكلّمون على الإيمان، ولهم تعاليم سامية في الأخلاق، فهل إيمانكم أفضل من إيمانهم؟

+ الشيخ: إنّك بسؤالك هذا تضع مقياسًا مهمًّا للحقيقة، لأنّ الحقيقة واحدة ووحيدة، إذ لا يوجد حقائق عدّة. ولكن من يملك الحقيقة؟ هنا السؤال الأهمّ والأكبر. ليس المهمّ، هنا، أيّ إيمان هو الأفضل أو الأسوأ. المهمّ، هنا، أيّ إيمان هو الإيمان الحقيقيّ. أقبلُ بأنّ بعض الأديان تعلّم تعاليم أخلاقيّة سامية، ولكن من البديهيّ القول بأنّ تعاليم المسيحيّة الأخلاقيّة تفوقها بلا قياس ولا حدود. نحن القول بأنّ تعاليم المسيحيّة الأخلاقيّة تفوقها بلا قياس ولا حدود. نحن لا نؤمن بالمسيح من أجل تعاليمه الأخلاقيّة، ولا من أجل عبارته المشهورة: «أحبّوا بعضكم بعضًا»، ولا من أجل مواعظه وبشارته عن السلام والعدل والحريّة والمساواة. نحن نؤمن بالمسيح لأنّ حضوره على السلام والعدل والحريّة والمساواة. نحن نؤمن بالمسيح لأنّ حضوره على الأرض كان مرافقًا لحوادث وأمور تفوق على الطبيعة ما يعني أنّه الله.

الملحد: أنا أوافق على أنّ المسيح كان فيلسوفًا عظيمًا وأحد الثوّار الكبار، ولكن لا تجعل منه إلهًا.

+ الشيخ: يا ولدي، لقد اندثرت، على ممرّ الأجيال، أسماء الملحدين كلّهم. إنّ حسكة السمك التي وقفت في حلقهم، ولم يستطيعوا بلعها كانت بأنّ المسيح هو الله. معظم هؤلاء كانوا يتوجّهون إلى الله قائلين له: «لا تقل إنّك الإله المتحسّد، بل قُل بأنّك إنسان بسيط، ونحن مستعدّون لأن نجعلك إلها. فلماذا تريد أن تكون إلها متحسّدًا وليس إنسانًا متألّمًا؟ نحن مستعدّون لتأليهك، وبأن نكرز بك أنّك أعلى من كلّ البشر، وإنّك الأكثر قداسة، والأكثر خلقًا،

والأكثر نُبلًا، الذي لا يُغلَب، الفريد المميّز بين البشر، أفلا يكفيك هذا كلّه؟».

لقد أرعد أرنست رينان كبير الملحدين قائلاً إلى المسيح: «الآف السنين قد مرّت، وسنون أيضًا ستعبر، والعالم ما يزال يُعلّيك. أنت حجر زاوية الإنسانيّة، حتى إنّه إن أراد أحد أن يمحو اسمك من العالم، سيبدو وكأنّه يزعزع الزاوية. سوف لن تكفّ الأجيال عن أن تعترف بأنّه لم يولد بين بني البشر من يفوقك ويتجاوزك، ولكنّك، مع كل هذا، لست إلهًا».

المشكلة هنا إمّا أن يكون المسيح الإله المتحسّد، وعندئذ سيكون سبب الأخلاق الأفضل والقداسة الأسمى والنبل الأكمل للإنسانيّة، أو إنّه ليس إلهًا متجسّدًا، ولكنّه، بالحقيقة، لا يستطيع أن يكون غير ذلك. بل على العكس إن كان المسيح ليس إلهًا، عندئذ سيكون العالم أكثر شؤمًا وأكثر مرارة وأكثر كراهية على مدى تاريخ الإنسانيّة.

#### **? الملحد**: ماذا تقول؟!!

+ الشيخ: نعم، أُقرِّ بأنَّ كلامي ثقيل، ولكنّه الحقيقة كاملةً. ماذا يقول كبار رجال العالم عن أنفسهم، أو ما هي الصفة التي يطلقونها على أنفسهم؟ طبعًا المقدرة والعظمة. ولكن انظر إلى عظماء الكتاب المقدّس منذ عهد إبراهيم مرورًا بموسى ووصولًا إلى السَّابق وبولس يقولون عن أنفسهم بأخّم: تراب ورماد. بينما الحال معاكس بالنسبة إلى يسوع، لأنّه، وبما أنّه أعلى من الكلّ، يقول عن نفسه إنّه بلا خطيئة (يو ٨: ٤٦)، ويعطي لنفسه صفات سامية، فيقول: «أنا نور العالم » (يو ٨: ٢١)، «أَنَا هُوَ الطّرِيقُ وَالحُقُ وَالْحَيَاةُ» (يو ٤١: ٢)، كما تنبّأ لتلاميذه بالعذاب والسجن والضرب، وبأخّم سيضطهدون من أجل اسمه، وبأنّ كلّ «الَّذِي يَصْبِرُ إِلَى الْمُنْتَهَى فَهذَا يَخُلُصُ»، وبأنّ: «كلّ من ينكره ينكره هو أيضًا» (متى ١٠٠١).

والآن، أسألك، هل تجاسر أحد أن يطلب من الآخر أن يجبّه أكثر من حياته نفسها؟ وهل تجرّأ أحد أن يبرأ نفسه من كلّ خطيئة؟ وهل أعلن أحد بأنّه هو الحقيقة المطلقة الكاملة. لا أحد على الإطلاق. فقط الإله يستطيع أن يقول كلامًا كهذا. تخيّل، مثلًا، أن يتكلّم ماركس هكذا، ألا يعتبره السامعون مجنونًا، ولن يوجد تاليًا من يتبعه؟ فكر أيضًا، بالآلاف الذين ضحّوا بحياتهم من أجل المسيح، فإن كانت بشارة المسيح كذبًا وضلالًا، فهل كانت تضحية الكثيرين من أجله ستستمر قرونًا؟ ثمّ أيّ رجل مهما كان عظيمًا ومقتدرًا وحكيمًا يستحق أن يقدم أحد نفسه من أجله؟ لا أحد طبعًا. فقط إن كان يستحق أن يقدم أحد نفسه من أجله؟ لا أحد طبعًا. فقط إن كان يطلب من تابعيه هذه التضحية سيكون الرجل الأكثر تطلبًا في يطلب من تابعيه هذه التضحية سيكون الرجل الأكثر تطلبًا في التاريخ، وهكذا يكون المسيح الرجل الأكثر ضراوة كي يتقبّل هذه التاريخ، وهكذا يكون المسيح الرجل الأكثر ضراوة كي يتقبّل هذه الآلاف من التضحيات على عمر القرون، وتاليًا تكون هذه التضحيات المستمرّة تبرهن كاذبة لأخمّا ثقدَّم لرجل كاذب. ولكنّ هذه التضحيات المستمرّة تبرهن على ألوهته للملحدين والجاحدين لاسمه.

**الملحد**: إنّ كلّ ما قلته مؤثّر جدًّا، ولكنّه لا يتعدّى عن كونه أفكارًا فقط، أو، بالأحرى، تاريخًا. ولكن ماذا عن ألوهيّة المسيح؟

+ الشيخ: لقد قلت لك سابقًا بأنّ ألوهيّته تكمن في تلك الحوادث الخارقة التي تفوق طور الطبيعة التي أجراها عندما كان على الأرض. المسيح لم يكرز بالأقوال، فقط، وإنّما قرنما بفعل العجائب أيضًا. لقد جعل العميان يبصرون، والشلّ يمشون، وأشبع من سمكتين وخمسة أرغفة خمسة آلاف رجل وامرأة وولد. أَمَرَ الرياح وعناصر الطبيعة، فأطاعته. أقام الموتى، ومن بينهم صديقه العازر بعد أربعة أيّام من موته. ولكنّ الأعجوبة الأكثر عظمة وأهيّة كانت قيامته هو نفسه.

إنّ المسيحيّة ترتكز على حدث القيامة، وهذا لا أقوله أنا، بل الرسول بولس (١ كو ١٥: ١٧)، لأنّه إن لم يُقم المسيح، كلّ شيء باطل، لا بل ينهار. ولكنّ المسيح قام، الأمر الذي يبرهن على أنّه إله الحياة والموت. إذن هو إلله.

الملحد: هل رأيت أنت هذا كله؟ وإن كان لا، فكيف تؤمن به؟ + الشيخ: كلَّا. أنا لم أرَ، ولكنّ آخرين رأوا. إنّهم الرسل. لقد عاش الرُّسل هذا وعاينوه، ثمّ كتبوا لنا شهادتهم بدمهم، وكما تَعْلَم أَنَّ شهادة الحياة والدم هي أسمى شهادة وأصدق حقيقة.

قدِّمْ لِي برهانًا بأنّ ماركس مات ثمّ قام، وبأنّه قدّم حياته تضحية وشهادة لمبادئه، وأنا سوف أعتقد بكرامته.

**? الملحد**: إنّ آلاف الملحدين تعذّبوا وماتوا من أجل مبادئهم وعقيد تهم، فلماذا، إذًا، لا تعتنقون الإلحاد؟

+ الشيخ: أنت قلته بنفسك. الملحدون ماتوا من أجل مبادئهم، ولكنّهم لم يموتوا من أجل وقائع جرت. من السهل جدًّا أن يتسرّب الضلال إلى أيّ مبدأ كان. قد تموت من أجل مبدأ، ولكنّه أمر آخر أن تموت من أجل وقائع. الرُّسل لم يموتوا من أجل مبدأ أو فكرة اعتنقوها، ولا لأخّم سمعوا: «أحبّوا بعضكم بعضًا»، ولا لأجل تعاليم أخرى مسيحيّة. مات الرسل شهادةً لأحداث تفوق الطبيعة قد حدثت. وعندما نقول وقائع أو أحداث نعني حوادث جرت أمامنا وأحسسنا بما وأدركناها عن كثب.

يقول باسكال جملة في غاية الجمال والعمق معًا: « إنّ مع الرُّسل حرت ثلاثة أمور: إمّا خُدعوا، أو أهّم حَدعوا، أو أهّم قالوا الحقيقة». ولنأخذ، الآن، الافتراض الأوّل، «قد خُدعوا»: لا يمكن أن يُخدع الرُّسل لأهّم كلّ ما علّموا به لم يتلقّوه من آخر، بل من الربّ نفسه. هؤلاء كانوا شاهدي عيان، وشاهدي سماع. بالإضافة إلى أهّم لم يكونوا خياليّين ولا نفسانيّين بالنسبة لحادثة القيامة مثلاً، بل على العكس كانوا مرتعدين خائفين مشكّكين. والإنجيل المقدّس مليء بحوادث شكوكهم وخوفهم. ثمّ أسألك: من هم الرُّسل قبل أن يعنوهم الربّ؟ هل كانوا أصحاب أجحاد ومراتب، أو فلاسفة، أو يدعوهم الربّ؟ هل كانوا أصحاب أجماد ومراتب، أو فلاسفة، أو ذوي طموح بأن يعزو العالم بتحيّلاتهم

وفلسفتهم؟ كانوا أشخاصًا أمّيّين صيّادين بسطاء، والأمر الوحيد الذي كان يشغلهم هو تأمين بعض السمك لعائلاتهم. ولهذا، فبعد صلب المسيح، بالرغم من كلّ ما سمعوا وشاهدوا، رجعوا إلى سُفُنهم وشباكهم. ولكنّهم بعد العنصرة، وعندما تقبّلوا نعمة الروح القدس صاروا معلّمي المسكونة.

الافتراض الثاني، «هل حَدعوا؟» أو بقول آخر هل كَذَبُوا علينا؟ ولكن لماذا يخدعوننا؟ وماذا كانوا سيجنون من وراء كذبهم أو خداعهم؟ مالًا؟ مراتب؟ مجدًا؟ لكي يكذب أحدنا، فإنّه ينتظر فائدة ما يرجوها من وراء كذبه. لقد كرز الرُّسل بالربّ المصلوب والقائم، والأمر الوحيد الذي جنوه من هذه الكرازة كان التعب والضربات

والشقاء والجوع والعطش والعري وأخطار اللصوص والسجن وأخيرًا الموت. أتراهم تحمّلوا هذا كلّه من أجل الكذب؟ لا شكّ إنّ كلّ من يفكّر هكذا أنّه أحمق.

بقي الافتراض الثالث: «بأنّهم قالوا الحقيقة» وهنا يجب أن أشدّد لك على أمر هامّ ألّا وهو أنّ الإنجيليّين هم الذين كتبوا لنا التاريخ الحقيقيّ الصادق. لقد كتبوا الحوادث كما جرت وحسب، ولم يكن لهم فيها أيّ رأي أو حكم، فهم لم يمدحوا أحدًا ولا أدانوا أحدًا ولا ذمّوا أحدًا. لقد تركوا للحوادث أن تتكلّم عن نفسها.

الملحد: ألا يمكن أن يكون موت

المسيح موتًا ظاهريًّا أو كاذبًا؟ لقد كتبت الصحف والجرائد بأنّ أحد الهنود مات ودُفن وقام بعد ثلاثة أيّام، فماذا تقول عن هذا؟

+ الشيخ: لا بدّ أن أذكّرك بقول المغبوط أغسطينوس: «ملحدين أنتم ولستم مشكّكين. أنتم سريعي التصديق. تقبلون بكلّ ما هو بعيد الاحتمال وغير منطقي ومتضاد، لكي ترفضوا حدوث العجائب». كلّا، يا ولدي، لم يتظاهر المسيح بالموت. فشهادة بيلاطس البنطيّ ومجمع اليهود الذين ختموا القبر تؤكّد ذلك. المسيح مات فعلاً وحقيقة.

ثم إنّ الإنجيل يخبرنا أنّه في يوم القيامة بالذات رافق المسيح تلميذي عمواس التي تبعد عشرة كيلومترات عن أورشليم، فهل تعتقد أنّ المسيح بحاجة إلى أن يتظاهر بالموت بعد كل ما عاناه؟ وهل من الممكن لميت ذي ثلاثة أيّام أن يتحدّث مع تلميذي عمواس بوعي كامل ونباهة تامّة، وكأنّه لم يتلق أيّ عذاب ولم يعانِ أيّ ألم؟ وأمّا بشأن هذا الهندي، فأرجو أن تحضره إلى هنا لكي نذيقه الضربات وتمشّم العظام ونسقيه حلًا ومُرَّ ونضع على رأسه إكليلًا من شوك، ونضربه بالعصي ونفتح جنبه بحربة، ثمّ ندفنه، وإن قام (وهنا ضحك الشيخ) صحيحًا

معافيً يكون لنا في شأنه كلام آخر.

**الملحد**: وهل توجد شهادة عن كلّ ما قلت من حارج جماعة التلاميذ، أي شهادة من مؤرّخين آمنوا بقيامة المسيح؟ إن وُجدت شهادة كهذه أؤمن أنا أيضًا.

+ الشيخ: يا لك من بائس. أنت لا تعلم ماذا تسأل. إن وُجدت شهادة كهذه سيكون الإيمان بقيامة المسيح إرغاميًّا، وتاليًا سترفضون هذه الشهادة كما ترفضون شهادة يوحنا وبطرس... أسألك كيف يمكن لشخص أن يؤمن بقيامة المسيح ولا يصبح مسيحيًّا؟ أنت طلبت مني أن أورد لك أسماء مؤرّخين، ولكني لن أورد لك سوى الرُّسل، لأخّم هم المؤرّخين الحقيقيّين. ومع ذلك

سأذكر لك واحدًا لا ينتمي إلى جماعة الرسل: إنّه بولس، فبولس لم يكن، فقط، من تلاميذ المسيح، بل كان مضطهدًا لكنيسة المسيح وتلاميذه، ألم يكن راضيًا على قتل استفانوس؟ ألم يُجرّر نساء ورجالًا يؤمنون بالمسيح؟ ألم يذهب إلى دمشق بحجّة القضاء على كلّ من يؤمن بالبشارة الجديدة؟

الملحد: ولكنّهم يقولون بأنّ بولس الرسول أُصيب بضربة شمس، ولذلك كان يتوهّم كلّ ما حصل له.

+ الشيخ: إن كان ما تقوله صدقًا، كان يجب على بولس أن يهذي بموسى وإبراهيم وليس بالمسيح

الذي كان يعتبره مُضلِّل الشعب وحدّاعًا. تُرى هل تهذي امرأة مؤمنة ببوذا، أم بالقدّيس نيقولاوس والقدّيسة بربارة اللذين تتكلّم معهما باستمرار؟

ويجب أن أقول لك بأنّه تلفتنا في حياة بولس ثلاثةُ أمور: أوّلًا، المفاجأة، مفاجأة تحوّله من عدم الإيمان إلى الإيمان، فهو لم يأتِ إليه بواسطة شفيع أو وسيط

الأمر الثاني، إيمانه الشديد الخالي من الشكّ والتأرجع.

وثالثًا، الإيمان مدى الحياة.

فهل تظنّ أنّ هذه الأمور الثلاثة يستطيع أن يقبلهم إنسان مصاب بضربة شمس؟ إنّ هذه الأمور لا تُفسَّر بهذه الطريقة، فإن استطعت اشرحُها لي، وإلاّ فاقبلُ الأعجوبة الحاصلة. ويجب أن تعلم أنّ بولس الرسول كان رجلاً بارعًا متفوِّقًا مثقّفًا، ولم يكن شخصًا لا يدري ماذا يحصل معه أو له.

ويجب أن تعلم أيضًا، أنّه عندما قال المسيح على الكنيسة:

السيّد المسيح والملاك ميخائيل وجبرا ئيل وال ١٢ تلميذًا

«وَأَبُوابُ الجُحِيمِ لَنْ تَقُوَى عَلَيْهَا.» (متى ١٦: ١٨)، كان تابعيه اثني عشر رجلاً صيّادًا. ومنذ ذلك الوقت مرّت آلاف السنين، ودُمِّرت أمبراطوريّات، وانحارت ممالك، وَبَطُلَت فلسفات، وتبدّلت علوم كثيرة، ولكنّ كنيسة المسيح بقيت ثابتة لم تتزعزع على الرغم من الاضطهادات المربعة التي هزّتها. ألا تعتبره هذا كلّه أعجوبة؟!

وأحيرًا ذكر القدّيس لوقا في إنجيله بأنّ العذراء مريم زارت أليصابات والدة السابق مباشرة بعد بشارتها. وبأنّ أمّ السابق غبّطتها بقولها لها: «مُبَارَكةٌ أَنْتِ فِي النِّسَاءِ وَمُبَارَكةٌ هِيَ ثَمَرَةُ بَطْنِكِ». فأجابتها القديسة مريم: «تُعَظِّمُ نَفسِيَ الرَّبِّ...، فَهَا مُنْذُ الآنَ تُطَوِّبُنِي جَمِيعُ الأَجْيَال» (لو١: ٤٨). أسألك، يا ولدي، مَن كانت العذراء مريم؟ فتاة محتشمة وقورة من الناصرة. مَن كان يعرفها؟ لا أحد. ومع ذلك، فمنذ ذلك الحين نُسيت أمبراطوريّات وطُفئت أسماء لنساء شهيرات، نُسيت زوجتا نابليون والإسكندر الأكبر ووالدتاهما، ولم يبق ذكر لواحدة منهما؟ ولكنّ ملايين الشفاه في المعمورة كلّها طولًا وعرضًا، وعلى ممرّ الأجيال، يسبّحون فتاة الناصرة المتواضعة ويعظّمونها: «يا من هي أكرم من الشاروبيم وأرفع مجدًا بغير قياس من السيرافيم...»، والأجيال القادمة، أيضًا، لن تكفّ عن تكريمها وتعظيمها، أليس هذا بأعجوبة؟! الكلام عينه نقوله عن الزانية التي دهنت قدميّ الربّ في بيت سمعان الأبرص. ألم يعدها الربّ بأنّ ذكرها سيدوم؟ مَن كان تابعو المسيح وقتذاك الذين حوّلوا غير المتسطاع إلى مستطاع، ودام ذكرهم أعوامًا وأجيالًا وقرونًا، أليس هذا كلّه معجزات تنطق؟! إن استطعت اشرحها لي، وإن لم تستطع، فاقبلها.

**9 الملحد**: أعترف بأنّ براهينك كافية ومقنعة. ومع ذلك لدي أيضًا ما أسأله: ألا تظنّ بأنّ المسيح ترك عمله ناقصًا لكونه تركنا. فأنا لا أستطيع أن أفهم كيف أنَّ إلهًا يستطيع أن يكون لا مُباليًا تجاه مآسي البشر. نحن نعاني هنا على الأرض، وهو حالس في الأعالي لا يحسّ ولا يهتمّ.

+ الشيخ: كلا، لست مصيبًا في قولك ولا مخقًا. لم يترك المسيح

عمله ناقصًا، بل على العكس إنه الشخص الوحيد الذي أكمل عمله في تاريخ البشريّة حتى النهاية حتى إنّه لم يعد هناك ما يقوله أو ما يعمله. لقد تمّم رسالته كاملة.

حتى سقراط كبير الفلاسفة، رغم أنّه قال الكثير الكثير طيلة حياته، فلو أنّه عاش أيضًا، سيبقى له ما يقول. فقط المسيح خلال ثلاث سنوات علّم ما كان يجب عمله، حتى الله قال على الصليب: «لقد تم».

أمّا عن تركه إيّانا الذي أشرت إليه، فأنا أفهمك تمامًا. الكون من دون المسيح مسرح لكلّ ما يخالف الصواب. من دون المسيح لا تستطيع أن تشرح شيئًا ممّا يحدث الآن، فالأحزان والمظالم والإخفاق والأمراض، هذا كلّه يجعلنا نتساءل لماذا تحدث ولماذا ولماذا... وسوف نطرح آلاف المرّات كلمة لماذا دون أن نحصل على جواب يشفى غليلنا.

افهم ما أقول: لا يستطيع إنسان على وجه الأرض أن يقبل بمنطقه البشريّ ما يحصل. فقط من خلال المسيح تستطيع أن تفسّر وأن تقبل برضى. إنّ المسيح، من خلال هذه الحوادث كلّها، يجعلنا نستعدّ ليوم الدينونة، للأبديّة. ومن الممكن عندما نصل إلى هناك أن نحصل على حواب لكلمة لماذا.

المسيح، يا ولدي، لا يتركنا على الإطلاق. إنّه قريب منّا على الدوام يساعدنا ويسندنا إلى منتهى الدهور، ألم يقل: «وَهَا أَنَا مَعَكُمْ كُلَّ اللَّيَّامِ إِلَى انْقِضَاءِ الدَّهْرِ» (متّى ٢٠: ٢٠)، وسوف تفهم هذا، أكثر فأكثر، إن أصبحت عضوًا حيًّا في الكنيسة، في كنيسته هو، وإن اشتركت في الأسرار المقدّسة، وعندئذ سوف ينيرك لتفهم «لماذا؟».

**؟ الملحد**: أشكرك. سأحاول، وسأفكّر بكلّ ما قلته لي. صلّ من أجلى.

#### \* عن مقالة باليونانيّة. من موقع بيمين

/https://poimin.gr/dialogos-metaxi-geronta-epifaniou-thedoropoulou-ke-atheou

الله ينقصه؟ لن يسألكم الله عمّا إذا كنتم قد علّمتم أبناءكم اللغات أو آداب الحياة الاجتماعية. لكنكم لن تنجوا من الشجب الإلهي لعدم زرعكم البِرّ فيهم. أتكلّم بشكل صريح ولكني أقول الحقيقية: إذا كان أولادكم سيئين، فأحفادكم سوف يكونون أسوأ، وهكذا سوف يتزايد الشّر، وأساس كل هذا هو تربيتنا السيئة بالكامل.

كثير من الأهل يُعلمون أبناءهم فنون خدمة الحياة القديس تيخن الزادونسكي الوقتية، ويصرفون مالًا كثيرًا، لكنهم يهملون التعليم

المسيحي ويتراخون في تعليم أبنائهم كيف يحيون كمسيحيين. هؤلاء الأهل ينجبون أولادهم إلى هذه الحياة الزائلة لكنهم يغلقون باب الحياة الأبدية.

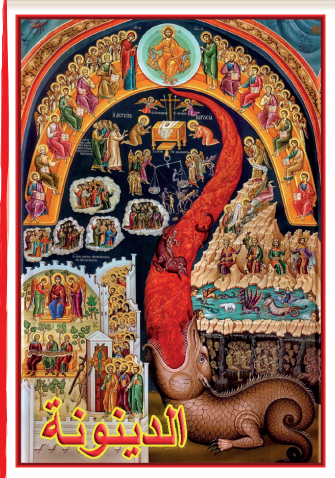


أقوال آبائية في تربية الأولاد القديس تيخن الزادونسكي

كثيرون يعلمون أولادهم عن السياسات العالمِيَّة، وآخرون يعلمونهم أن يتكلموا اللغات الأجنبية، وعلى هذا يصرفون مبالغ غير قليلة. غيرهم يسعى إلى تعليم أولاده التجارة والفنون الأخرى. لكن نادرًا ما يعلم أحدهم أولاده أن يعيشوا بطريقة مسيحية. في أي حال،

من دون هذا، كل تعلَّم هو لاشيء وكل حكمة هي حماقة. ماذا يربح المسيحي إن تكلّم الإيطالية أو الفرنسية أو الألمانية إذا كان يسلك بطريقة آثمة؟ ما نفع أن يكون ماهرًا في التجارة والفنون إذا كان خوف

# كيف يجب أن نتهيأ الأستقبال الموت القديس تيخون أسقف فورونيجسك



نقلها إلى العربية المطران أبيفانيوس زائد

كما أن الملك الأرضي، إذا أراد أن يستدعي أحدًا من مريديه يوجّه إليه أمرًا أو إشارة، هكذا الملك السماوي يسوع المسيح يستدعي كلّ مسيحي إليه، إلى ذلك الجيل الأبدي، بواسطة الموت. فيرى الإنسان نهايتُه القريبة. وهنا يأتيه الأمر بصورة غير منظورة من الملك السّماوي الذي يدعوه إليه. فماذا حينئذ يخطر في قلب الانسان المسكين؟ أيّ خوف، أيّ جزع أيّ اضطراب؟ أوّاه! إن الأب السّماوي يدعوني وأنا غير مستعدّ، إن أمره وصل إليّ لكي أظهر أمامه وأنا غير مصطلح، إني أرى نهايتي المقتربة وأنا لم أفكر بها البتة. لقد دنا مني الموت الذي لم أفكر به قطعًا، ويفتح أمامي باب الأبدية

التي لم تخطر ببالي، وأنا خائف من حكم الله الذي أغضبته. إن ضميري يقرّعني ويعذّبني واضعًا أمامي جرائمي، إن الأبدية الهائلة التي يذهب إليها الخطأة بالذعر والخوف تمدّدني، فلماذا لم أفكّر بتلك الساعة الرهيبة؟ لماذكان عقلي مشغولًا بالأباطيل؟ لماذا أحَطْتُ نفسي بكلّ هذا؟ لماذا ركضت وراء المجد والشرف في هذا العالم؟ لماذا اقترفت الخطايا الكثيرة ولم أُصغ الى كلمة الله؟ أيّة فائدة لي الآن من حصولي على الغنى والشرف والمجد والقصر والخدم والأملاك والأصدقاء الذين فرحت بهم من الولائم؟ إنَّ أباطيل هذا العالم قد أعمت عقلي حتى لم أعد أميّز التملّق من الحقيقة، والشَّر من الخير، والخطيئة من الصلاح. لقد أنقذَتني الذاكرة، وذكرى الموت الذي اقتربتُ منه الآن والأبدية التي أنا ذاهب إليها.

الآن أعرف أنا ما هو التملّق وما هي الحقيقة، ما هو الشَّر وما هو الخير. الآن أعلم أنَّ كلمة الله هي التي تُعلّم الحقيقة، فمغبوطُ الذي يصغي إليها وتعيسٌ من لا يستمع إليها.

آه! أيها العالم، عالم الأباطيل المليء بالمفاسد والخداع كيف تخدع الإنسان المسكين. لذلك أنا الآن أترك كل كنوزك، وعوض القَصْر الجميل والأُبِّمة والغني، أسكن القبر الصغير الحقير. وعوض الحرير والأطلس أُكفَّن بالسواد، وعوض الأملاك والشرف والمجد، أُلقى في حفرة صغيرة، وعوض الغني والمجد لي الموت والفساد، وعوض الفخفخة التي أُغريت نفسي بما سيأكلني الدود. فوداعًا أيها الأصدقاء. وداعًا أيتها الزوجة والأولاد! فكل شيء أتركه إليك. (أيا: ٢١).

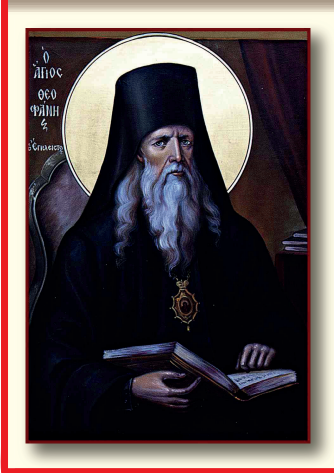
الآن أرى أنّ كل ما مَلكتُه ليس هو لي لأيّ أتركه الآن. فكما أي لم أجئ مع شيء الى هذا العالم، هكذا أخرج منه من دون شيء. إنّ الملك السماوي يدعوني وأنا ذاهب إليه، وها أنا أضطرب من محكمته العادلة، فإنه لا يُحابي الوجوه، بل يحكم بحسب الأعمال، فعنده الملوك والأمراء والسادة والعبيد والأشراف والأغنياء والفقراء كلهم سواء.

أيها المسيحي أُذكر أنه سيأتيك الأمر من الملك السماوي، وأنت لا تعلم. وكما يحدث مع الآخرين لدى نهايتهم، هكذا سيحدث معك. لذلك كن عاقلًا وحكيمًا واستعدَّ لتلك الساعة بالتوبة وانسحاق القلب والإخلاص، إن تلك الساعة ستكون هائلة ليس للخطأة فحسب بل للصديقين الذين ذكروها دائمًا باكين على خطاياهم. أذكر الموت والفساد! فإن كل الاهتمامات الدنيوية وزينة هذا العالم ستتجمد لك وتكون أنت في حاجة للبكاء أكثر من أفراح هذا العالم وتسلياته.

عن كتاب «أسرار أبدية وراء القبر» للقيّم أنطونيوس رئيس دير القديس بندلايمون الأثوسي.

ترجمة أبيفانيوس زائد، منشورات مكتبة السائح.

هل يجب أن تتغيّر المسيحيّة مع الزمن؟ رسالة من القدّيس ثوفانيس الحبيس إلى شخص يعترض على قوانين الكنيسة\*



وصل إلى مسامعي أنّك تعتبر عظاتي صارمة للغاية، وتعتقد أنّ اليوم، أي في هذا العصر، لا ينبغي أن يفكّر أحد على هذا المنوال، ولا أن يعيش على هذا النحو، ولا أن يدرس بمذه الطريقة، مؤكّدًا بأنّ «الزمن قد تغيّر».

لقد سُرِرْتُ لسماعي هذا، لأنّه يعني أنّك تصغي بتمعّن إلى ما أقول، وليس فقط تستمع، ولكنّك على استعداد، أيضًا، لتتقيّد بكلامي، وإزاء هذا الأمر ماذا نتمنّى أكثر من ذلك نحن الذين أُمِرْنَا بأن نعظ؟!

على الرغم من كلّ هذا، لا يمكنني، بأيّ حال من الأحوال، أن أوافقك الرأي، بل أرى من واجبي أن أُصَحِّح لك رأيك، مع إنّه قد يتعارض ورغبتك وقناعتك، فأقول:

«أن تغيّر المسيحيّة في بعض عقائدها وشرائعها المقدّسة لتأتي موافقة لروح العصر، وأن تُكيِّف نفسها لتتطابق مع أذواق أبناء هذا الدهر الدائمة التغيير والتَّبدُّل، تكون كما لو أضافت أو حذفت كلّ ما يأتي من الشرّير أو ما يوحي به.»

المسيحيّة ليست هكذا. المسيحيّة ثابتة إلى الأبد، ولا تعتمد أو تسترشد من روح أيّ عصر بأيّ حال من الأحوال. المسيحيّة تمدف إلى توجيه روح العصر إلى طاعة تعاليمها. ولإقناعك بهذا، سوف أطرح بعض الأفكار عساك تأخذها بعين الاعتبار:

يقول البعض إنّ تعاليمي صارمة. يجب أن تعلم، أوّلًا، أنّ هذه التعاليم ليست تعاليمي، ولا ينبغي أن تكون، إذ لا يستطيع أحد من هذا المنصب المقدّس أن يعظ بتعاليمه. وإذا تجرّأتُ أنا، أو أيّ شخص آخر، على القيام بهذا، يمكنك، عندئذ، أن تُخرجنا خارج الكنيسة.

نحن نكرز بتعاليم ربّنا ومخلّصنا يسوع المسيح، تعاليم الرسل الأطهار، تعاليم الكنيسة المقدّسة، التي يقودها الروح القدس. وفي الوقت ذاته، نحن على ثقة تامّة، بأن الكنيسة تقوم بكلّ ما هو ممكن للحفاظ على هذه التعاليم كاملة غير منتهكة، حتى تتغلغل في عقولكم وقلوبكم. ولذلك، فنحن نقدّم كلّ فكرة بدقّة متناهية، ونستعمل كلّ كلمة بحذر شديد، حتى لا تسود أفكارنا الشخصيّة على هذا التعليم الإلهي الرائع بأيّ شكل من الأشكال، ولا يمكن لأحد التصرّف بخلاف ذلك.

يُطلب من كل واعظ في الكنيسة أن يكون «مُرَسَّلًا من الله»، فالنبي موسى، بعدما تسلّم الوصايا من الله نفسه، ودفعها إلى شعب إسرائيل، ختم كلامه قائلًا: «لاَ تَزِيدُوا عَلَى الْكَلاَمِ الَّذِي أَنَا أُوصِيكُمْ بِهِ وَلاَ تَنُقِّصُوا مِنْهُ، لِكَيْ تَحْفَظُوا وَصَايَا الرَّبِّ إِلْحِكُمُ الَّتِي أَنَا أُوصِيكُمْ عَلَى الْكَابِ إِلْمِكُمُ الَّتِي أَنَا أُوصِيكُمْ عَلَى الْكَابِ إِلْمِكُمُ الَّتِي أَنَا أُوصِيكُمْ عِمَا.» (تت ٤:٢).

إنّ هذه الوصيّة ثابتة غير قابلة للتغيير لدرجة أنّ الربّ والمخلّص نفسه قال عندماكان يعلّم الشعب على الجبل: «لاَ تَظُنُّوا أَنّي حِئْتُ لأَنْقُضَ النَّامُوسَ أَو الأَنْبِيَاءَ. مَا جِئْتُ لأَنْقُضَ بَلْ لِأُكَمِّلَ. فَإِنِّي الْحُقُّ أَقُولُ لَكُمْ: إِلَى أَنْ تَزُولَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ لاَ يَزُولُ حَرْفٌ وَاحِدُ أَوْ نُقْطَةٌ وَاحِدَةٌ مِنَ النَّامُوسِ حَتَّى يَتِمَّ الْكُلِّ» (متّى ٥: ١٧-١٨). كما أعطى الصفات عينها لتعاليمه عندما أضاف: « فَمَنْ نَقَضَ إحْدَى هذه الْوَصَايَا الصُّغْرَى وَعَلَّمَ النَّاسَ هكَذَا، يُدْعَى أَصْغَرَ في مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ. وَأَمَّا مَنْ عَمِلَ وَعَلَّمَ، فَهذَا يُدْعَى عَظِيمًا في مَلكُوتِ السَّمَاوَاتِ.» (متّى ٥: ١٩). وهذا يعني أنَّ أيّ شخص يفسّر وصايا الله بشكل خاطئ، أو يقلّل من صحّتها، يكون منبوذًا في الحياة الأخرى. وهذا ما أكّده القدّيس يوحنّا اللاّهوتيّ حين كتب في سفر الرؤيا: «لأَنِّي أَشْهَدُ لِكُلِّ مَنْ يَسْمَعُ أَقْوَالَ بُبُوَّةِ هِذَا الْكِتَابِ: إِنْ كَانَ أَحَدُ يَزِيدُ عَلَى هذَا، يَزِيدُ اللهُ عَلَيْهِ الضَّرَبَاتِ الْمَكْتُوبَةَ فِي هذَا الْكِتَابِ. وَإِنْ كَانَ أَحَدُ يَحْذِفُ مِنْ أَقْوَالِ كِتَابِ هذِهِ النُّبُوَّةِ، كَيْخَذِفُ الله نَصِيبَهُ مِنْ سِفْرِ الْحَيَاةِ، وَمِنَ الْمَدِينَةِ الْمُقَدَّسَةِ، وَمِنَ الْمَكْتُوبِ في هذَا الْكِتَابِ.» (رؤ ٢٢: ١٨-١٩).

أوصى السيّد المسيح من بدء ظهوره في العالم، وحتى الجيء الثاني، الرسل الأطهار وخلفاءهم قائلًا: «فَاذْهَبُوا وَتُلْمِذُوا جَمِيعَ الأُمْمِ وَعَمِّدُوهُمْ بِاسْمِ الآبِ وَالإِبْنِ وَالرُّوحِ الْقُدُسِ. وَعَلِّمُوهُمْ أَنْ يَخْفَظُوا

جَمِيعَ مَا أَوْصَيْتُكُمْ بِهِ ...» (متّى ۲۸: ۱۹-۲۰). وكأنّه يريد أن يقول: «أنت تُعلّم ليس ما يمكن أن تتصوّره، بل ما أَمَرْتُ أنا به، وذلك ثابت إلى نهاية العالم» ، ثمّ يضيف: «وَهَا أَنَا مَعَكُمْ كُلَّ الأَيَّامِ إِلَى انْقِضَاءِ الدَّهْرِ» (متّى ۲۸: ۲۰).

تَلَقَّى الرُّسل هذه الوصيّة، وضحّوا بأرواحهم من أجل الحفاظ عليها، وعندما أراد البعض مَنْعهم عن الوعظ، راحوا يعظون تحت تهديد العقاب والموت، قائلين: «إِنْ كَانَ حَقًّا أَمَامَ اللهِ أَنْ نَسْمَعَ لَكُمْ أَكْثَرَ مِنَ اللهِ، فَاحْكُمُوا. لأَنّنَا خَنُ لاَ يُمْكِننَا أَنْ لاَ نَتَكَلَّمَ مِمَا رأَيْنَا وَسِمِعْنَا» (أع ٤: ١٩ ١ - ٢٠).

ولقد تمّ تسليم هذه الوصيّة الواضحة من الرُّسل إلى خلفائهم، وقد كان لها أيمّا تأثير في كنيسة الله، حتّى إنمّا أضحت ركيزة الكنيسة وأساس الحقّ. فهل، بعد ذلك، من يملك الجرأة للإخلال في شيء من تعاليم العقيدة المسيحيّة أو قوانينها؟

جاء بعد هذا لوثر، وكان رجلاً ذكيًّا عنيدًا، وقال: « لقد غيّر البابا كلّ شيء، ووفق مراده، فلماذا لا أفعل أنا الشيء نفسه؟». وهكذا بدأ بتعديل كلّ ما أراد وفق طريقته الخاصة، وبهذه الطريقة أنشأ الإيمان اللوثريّ الجديد، التي يشبه قليلًا ما أمر به الربّ، وما سلّمنا إنّاه النُّسل.

وبعد لوثر أتى الفلاسفة الذين قالوا بدورهم: «بما أنّ لوثر أنشأ لنفسه إيمانًا جديدًا، مُدّعيًا أنّه يقوم على أساس الإنجيل، مع أنّه في الواقع، يعتمد على منهجه الخاصّ في التفكير، فلماذا، إذًا، لا نؤلف، نحن أيضًا، عقائد بحسب طريقتنا الخاصّة بالتفكير، ونتجاهل الإنجيل كلّيًا؟». وبدأوا، بالفعل، يفسروا منطقيًا كلّ من الله والعالم والإنسان، كلّ فيلسوف على طريقته الخاصّة به. فأتت العقائد خليطًا ومزيمًا يشعر المرء بدوار لدى قراءتما.

وقام، الآن، المجتمع الغربيّ ليقول: «آمن بالذي تعتقد هو

الأفضل. عش كما تحبّ وتريد. اخضع لكلّ ما يأسر روحك ويجذبه». وهكذا بات الناس لا يعترفون بأيّ قانون أو قيود، ولا يلتزمون بكلمة الله وإنجيله. طريقهم واسع، فجميع العقبات أزيحت من دريهم، ولكنّ الطريق الواسع الرحب السهل يؤدّي إلى الهلاك وفقًا لما يعلّمه الربّ. هذا ما أدّى إليه التساهل في التعليم!!

يا ربّ، بحّنا من هذا الطريق الواسع، فمن الأفضل أن نحبّ كلّ صعوبة يسمح بها الربّ لخلاصنا من أن نعتنق السير في الطريق السهل. لنتمسّكنّ بعقيدتنا المسيحيّة، وَلِنُرْغِمَ أذهاننا على فهمها والغوص فيها غير مؤثرين غيرها. لنحبّن طقوس كنيستنا وحِدَمها التي ترشدنا وتصحّح مسيرتنا وتقدّسنا. ولنتعمقّن فيها، لأنها تحوّل رغباتنا الدنيويّة الفانية إلى أخرى سماويّة خالدة. دعونا نحبّ الأخلاق المسيحيّة ولنجر إرادتنا على تبنيها، والتصرّف بموجبها، حاملين نير المسيح الخفيف بكلّ تواضع وصبر.

دعونا نسجن أنفسنا كما لو كنّا في قفص، أو بالأحرى دعونا نجرّ أنفسنا كما لو كنّا نعبر ممرًّا ضيّقًا بحيث لا يمكن لأحد التلفّت إلى اليسار أو إلى اليمين، فإنّه لاشكّ، في المقابل، سوف نحصل على ملكوت السماوات. هذه هي مملكة الربّ، وهذا هو الطريق الضيّق الضاغط الذي قال عنه الربّ: « أَدْخُلُوا مِنَ الْبَابِ الضَيّقِ المؤدّي إلى مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ» (لو ١٣: ٢٤).

أفهمت، الآن، لماذا الإصرار على الحقّ؟! فلا تقلق، إذًا، إذا كان تعليمنا يبدو صارمًا. الأمر الوحيد الذي يجب أن تتأكّد منه هو أنّه آتٍ من قبل الربّ. وبعد أن تتأكّد، اقبله من كلّ قلبك، مهما كان صارمًا أو متشدّدًا. لا تتجنّب المعاملة الخاصة والتساهل مع العقيدة والأخلاق فقط، وإنّا اهرب من هذا كَهَرَبك من نار جهنّم. أمّا من يؤكّد لنا بأنّ ما يعتقد بخلاف ما نعلّم به هو صحيح، ويجذب معه الضعفاء روحيًّا ليتبعوه إلى... جهنّم، فليفعل. آمين.

## من أقوال القديس فيلاريت أسقف موسكو

عندما يحين الوقت المخصص لله وللحضور إلى الكنيسة، خاصة يوم عيد أو ساعة القداس، سارع إلى انتزاع ذاتك من الأعمال والاهتمامات الدنيوية وقدّم نفسك لله طوعيًّا وبغيرة في كنيسته. وإذ تدخل الكنيسة تذكّر وعد الرب للذين يجتمعون باسمه: هناك أكون بينهم (متّى ١١٨: ٢٠)، وقِفْ بوقار في الكنيسة وكأنّك أمام وجه المسيح نفسه، وصلّ إليه ليقدّسك بقداسته، وينشطك بصلاته، وينيرك لكلمة الإنجيل ونعمة الأسرار.

تذكّر أيضًا أنّ، في الكنيسة، تخدم الملائكة معنا وتحفظ قداسة الدار هناك.

في إحدى المرّات، في دير القديس ثيوذوسيوس قرب أورشليم، فيما كان الأب ليونديوس آتيًا إلى الكنيسة لتناول الأسرار الإلهية، رأى ملاكًا واقفًا عن يمين المائدة المقدّسة، وإذ خاف واستدار ليهرب إلى قلايته، ناداه صوت الملاك: «منذ أن كُرِّسَت هذه المائدة أوكِل إلى أن أحرسها».

تذكّر ذلك أيها المحبوب، وقِفْ بورع. وإذا أحسستَ أنّ جسدك يقف وحده في الكنيسة فيما عقلك يفكّر بالبيت أو السوق أو مكان المرح، استجمع ذاتك. أسرعْ إلى استعادة فكرك الذي شرد وضمّه إلى الله في قلبك، أرغِمْه على السعي نحو الله الذي يهتم بك. عندما تسمع كلمة الله، افتحْ لا أذنيك الجسديتين وحَسْب بل الروحيتين أيضًا، افتحْ قلبَك، تقبّل هذا الخبز السماوي وبه غذّ لا ذاكرتك وحسب بل حياتك وعملك أيضًا.

#### الفصل السابع

وما أن انتهى من هذه الكارثة حتى جاءه صديق قديم من مكان عزيز حدًا بقي اسمه محفورًا في ذاكرته: إنها قرية، عالم صغير سار بمحاذاته في بداية حياته: «ليتي». هذه القرية الصغيرة التي مارس فيها التعليم، هي اليوم بحاجة إليه. وقد سبَق له أن ساعد أهلها بإرساله المال إليهم على

قدر ماكان يستطيع الإِدِّخَار، وخصوصًا عندماكان يشغل منصب ممثّ البطريرك في القاهرة وينعم بتسهيلات كثيرة. ثمَّ تابع إرسال المال حتى عند ذهابه إلى إيبوس وإلى لَمِيًّا. إلَّا أنَّ مآسٍ كبيرة ومتتالية أصابت هذه القرية في الأيام الأخيرة. وقد اختفَى مَرْكَبَا صيد في إحدى العواصف وكان عليهما نخبة شُبَّان القرية. هؤلاء الشبان الذين كانوا يعيلون أهلهم وأشقاءهم ونساءهم. وكانت هذه الفاجعة كبيرة. وبعد ذلك جاء البرد الذي أتلف الموسم الزراعي. وانتشرت الأمراض، وعمَّ الفقر وسيطرَ الجوع والحرمان.

وفي عيد رفع الصليب الكريم المحيي، عيد

الأرثوذكسيّة، استجمع أعضاء المجلس البلدي ولجنة القدامى شجاعتهم، وطلبوا من مُدَرِّس القرية في ذلك الحين أن يكتب لنكتاريوس هذه الرسالة:

« لقد توالت علينا الماسي، فأصبحنا في عَوَزِ شديد لدرجة أنَّ الحياة لم تَعُد محتملة بالنسبة إلينا. لذا نتوجّه إلى قداستكم مرَّة جديدة لكي تُسَلَّم هذه الرسالة شخصيًّا إلى السيد أندريه سينغروس، هذا الرجل العظيم بنبل نفسه ومحبّته للناس. وسنكون ممتنين لكم ما حيينا».

وكان نكتاريوس يعرف أندريه سينغروس عن طريق عائلة خوريميس: فهو صاحب مصرف مشهور في اليونان كلها. وقد اتصل به في الماضى لنجدة أهل خيوس الذين كان يساعدهم على الدوام، وهو

يظن أن أهله يعيشون فيها. وكان «السيّد أندريه» مواطنًا شديد الحميّة. وقد تألَّم كثيرًا في بداية حياته عندما وضعه أهله في القسطنطينية، واختبر بالفعل الفقر والصراع من أجل الحياة. وقد أحبَّه اليونانيون جميعًا، الأحرار منهم والذين في الأسر، واحترموه لإحساناته العديدة.

وقد تعب نكتاريوس كثيرًا هذه المرّة في التفتيش عنه. فذهب عدَّة مرَّات إلى مكتبه في بنك إيبيريا وتسّاليا الذي يقع في وسط المدينة، بقرب ساحة القسطنطينية. فوجده مرَّة غائبًا في اجتماع، ومرَّة أُخرى مريضًا يخلد إلى الرَّاحة، حسبما قال له البواب ... وفي نهاية الأمر استطاع

أن يلتقيه مساء أحد الأيام، فقال له:

« أرجوك يا سيِّدي العزيز: إنَّ الأمر يتعلَّق بمؤلاء المساكين سكّان قرية ليتي ... إفعل ما يمليه عليك قلبك الطيِّب. فلقد كنتَ دائمًا تخفِّف شقاء الناس وتفعل الخير. و لكنك في هذه المناسبة ستحوز بشكل خاص على رِضَى من هو مصدر كُلِّ الخيرات».

فأخذ المصرَفيّ رسالة العجائز وقرأها بكاملها، ثمّ هزّ رأسه موافقًا وقال لنكتاريوس:

- « أعطني هذه الرسالة، وسأتصَرَّف بأسرع وقتٍ ممكن. وأنت، كيف تندبَّر أمورك في مدرسة ريزاريو ؟»

- «المحدُ للرَّب على كُلِّ شيء. فلقد بدأتُ بتأدية مهامي فيها للسنة الثالثة. وأرجو أن نستطيع تقديم بعض الكهنة للأُمَّةِ».

- «وأنا أيضًا أرجو ذلك».

فوقَفَ نكتاريوس، وودَّعَ الرَّجُل، وبارَكه قائلًا:
- «أشكرك من كُلِّ قلبي. وأَتمنَّى أن تكون

أعمالك الحسنة خير مُدافع عنك في يوم الدينونة الرِّهيب».

فابتسم سينغروس الذي كان قد تلقَّى تربيته في أندروس ، على يد الملحد ثيوفيلوس كاييري، ورغم ذلك فقد حافظ في أعماقه على روح الحضارة المسيحيّة. وكان رجل أعمال ماهرًا جدًّا، متوسط القامة، مستدير الوجه، ذا عينين بُنِّيتَين كبيرتين ولحية مشذبة. وكان يفهم تمامًا المكانة التي يحتلها في نفوس أبناء الشعب اليوناني الحُرِّ أو المستعبد، الكهنة والرهبان الأرثوذكسيون، كنيسة الرُّسل الأولى.

وقد وَفَى سينغروس بوعده، فبعد ستة أشهر، وفي منتصف شهر شباط، استلم نكتاريوس رسالة شكر احتوت على الكثير من عبارات المجاملة، ومِمَّا جاءَ فيها:

- «إنَّ العمل غير المنتظر الذي قام به المواطن المعروف أندريه سينغروس قد ملاً قلوبنا فرَحًا وامتنانًا. هذا وكُلّنا ثقة بأنَّ لمجبتكم وتضحيتكم اليد الطولى في ما حدث». ولم تكن الأحداث المؤلمة الكثيرة هي وحدها التي تشغل أفكاره، فقد كانت تطرأ باستمرار حوادث جديدة. ولو أنه كتب يومياته وذكر كُلّ ماكان يحصل معه لكان ملأ الصفحات الكثيرة. في تلك السنة تجلّت تجربته الكبرى في النعاس! فكان يحسّ بجفنيه مثقلين على الدوام، والحهادات والدموع.



### الأرتوذكسية (٩٦) قانون ایمان لکل العصور قاملة ا کر سیل الأسان الأطهار

#### وحياة الدهر الآتى

#### شهادات شخصيّة بخصوص الخلود: (تتمة)

عالم الفضاء د. فيرنهار فون براون Dr. Wernher Von Braun يقول: «يَظْهَر أنَّ بعض الناس في عالمنا الحديث يشعرون أنَّ العِلم يجعل «الأَفكار الدينية» غير ملائمة للعصر أو ذات طراز قديم، ولكنَّني أظُن

> العِلم يمدنا بالمعلومة أنَّه لا يوجد شيء في الطبيعة، حتَّى ولو كان جُزءًا صغيرًا جدًّا، يمكنه أن يتلاشي بدون أن يترُك أثرًا ... فالطبيعة لا تعترف بالفناء، وكل ما تَعرفه هو التحوُّل.

أن العِلم يحوي مفاجأة حقيقيَّة للمُتَشَكِّكين. والآن إنْ كان الله يُطبِّق عمليًّا هذه المبادئ

الأساسيّة على أصغر الأجزاء والتافهة للغاية في عَالمه، أليسَ من البديهي أن يُظنّ أنَّه يُطبِّقها على تُحفة خليقته الرَّائعة: النفس البشرية؟ أَعتقد أنَّه يفعَل، وكل ما عرفته من العلوم يُقَوِّي إيماني في استمراريَّة وجود كياننا الرُّوحي بعد الموت. لا شيء يختفي بلا آثار».

قال ويليام جينينچز بريان William Jennings Bryan خطيب الجيل المُفَوَّه، ذات مرَّة: « إنْ كان الآب يتنازل ويتلطُّف ليلمس بقوَّتِه الإلهيَّة قلب ثمرة الجوز وهي باردة وبلا حِسّ ويجعلها تَبرُز مِن حَبس جدرانها، فهل يترك في الأرض نفس الإنسان المصنوعة على صورة خالقها مُهملة؟ ».

#### شهادات إلى البهاء السمائي:

تقول إحدَى المُمَرِّضات التي شاهَدَت عددًا كبيرًا من الناس يموتون، إنَّها لم تُلاحظ أبدًا أي رُعب في أي وجه عند لحظة الموت، باستثاء امرأة واحدة كانت تخدع وتكذب على أُختها، هذه ماتت والرُعب مكتوبٌ على وجهها. كما تقول: «إنَّ مَرضَى كثيرين، عند لحظة الموت، كانت سِمَاهُم تُعَبِّر عن رؤية شيءٍ ما، وكثيرون كانوا يتحدَّثون عن نور بَهي " ير<mark>ونه وموسيقي يسمعونها، والبعض</mark> تكلَّموا عن رؤية وجوه تَعَرَّفوا علي<mark>ها</mark>

ظاهرًا. كان يوجد في الغالب نظرة تعجُّب ودهشة في عيونهم».

قَبْلَ موت توماس أديسون Thomas A. Edisin للتو، سَمعه طبيبه الخاص يقول: «إنَّ هناك لجميلٌ جدًّا». وإن كُنَّا نؤمن بما قاله يسوع لنا، فحقًا إنَّ هناك سيكون الوضع جميلًا جدًّا. ينال بعض النَّاس برَّكة المقدرة على أن يَتَذَوَّقوا قَبَسًا مِن هذا الجمال قبل أن يَرحَلوا مِن هذا العالم مُباشرةً.

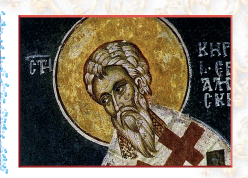
قالَ راع شهير: «كنتُ جالسًا بجوار شخص يحتضر، وكنتُ أمسك بيديه بحرارة، ولابد أنَّني أمسكتُ بمما بإحكام أكثر مما كنتُ أظن، لأنَّه قال لي شئًا غريبًا: «لا تسحبني إلى الخلف، إنَّه مُدهِش هناك».

مثل هذه الملامح للمجد السماوي يتردُّد صداها في كلمات القديس بولس الرسول، والذي سَمَحَ له الله أنْ يتذَوَّق قَبَسًا من السماء فقال: «مَا لَمْ تَرَ عَيْنٌ، وَلَمْ تَسْمَعْ أُذُنَّ، وَلَمْ يَخْطُرُ عَلَى بَالِ إِنْسَانِ: مَا أَعَدَّهُ اللهُ لِلَّذِينَ يُحِبُّونَهُ ﴾ (۱ کو۲: ۹).



يقول الملحد: «عند الموت تنطفئ حياة الإنسان مثل شمعة». ونحنُ نسأل الملحد: «كيفَ عرفتَ ذلك؟ كيف يمكنك أن تُبرَهِن على قولك؟ ».

سوفَ تكون الإجابة إنَّه لا يعرف ولا يمكنه إثبات ذلك. الإنسان الذي يُنكر الحياة الأبديَّة يقول هذا بإيمانِ تمامًا كالإيمان الذي يعترف به مَن يؤمن بالحياة الأبديَّة. نحنُ المسيحيين نضع أساس إيماننا بالحياة الأبديَّة ليس بنَاء على شهادة إنسان، وليس كشعور فِطري أو غريزي، ولكن بناء على سلطان كلمة الله. مَن ذا الذي يعرف عن هذه الحياة أكثر من المسيح بارئ الخليقة: «كُلُّ شَيْءٍ بِهِ كَانَ، وَبغَيْرِهِ لَمْ يَكُنْ شَيْءٌ مِمَّا كَانَ. » (يو ١: ٣). هذا نفسه الذي غلب الموت وقال: «أَنَا هُوَ الْقِيَامَةُ وَالْحَيَاةُ. مَنْ آمَنَ بِي وَلَوْ مَاتَ فَسَيَحْيَا، وَكُلُّ مَنْ كَانَ حَيًّا وَآمَنَ بِي فَكَنْ يَمُوتَ إِلَى الأَبَدِ» (يو ١١: ٢٣-٢٦).



# العظات الثماني عشرة لطالبي العماد لأبينا القديس كيرللس رئيس أساقفة أورشليم العظة «... وبكنيسة واحدة مقدسة جامعة الثامنة عشرة إوبقيامة الجسد والحياة الأبدية»

### 🖚 العظة الثامنة عشرة 🖚

١٢) - استحالات أقوى من القيامة: لكن السامريين الأغبياء يعترضون على ذلك بقولهم إنَّ من المحتمل جدًا أن تكون نفوس إبراهيم وإسحق ويعقوب باقية. ولكن أجسادهم لا يمكن أن تقوم ثانية. وهكذا تُصبح عصا موسى البار حية؛ ولكن لا يمكن للأحساد أن تحيا وتقوم ؟ واحد تحوَّل على هامش الطبيعة، وآخر لا يلتقي بحالته السابقة! وكذلك عصا هرون التي كانت قُطعت ويبست، قد أفرخت بدون أن تُروَى بالماء (عدد ١:١٧). وإن كانت في حباء المحضر، إلَّا أنما أزهرت كما لو كانت في الحقول. ورغم أنما كانت في مكان جاف، فقد أتت في ليلة واحدة بثمار لا ينتجها النبات الدي يُروَى إلَّا بعد سنين طويلة. فكأن عصا هرون قد قامت من الموت ، وهرون نفسه هلَّا يقوم؟ لقد صنع الله بالعصا معجزة ليحفظ لهرون رئاسة الكهنوت، أَفَلًا يمنح لهرون نفسه القيامة ؟ وتحوَّلت لمرأة إلى ملح على خلاف الطبيعة وأصبح لحمها ملحًا (تك ٢٦:١٩)، أفلًا يسترد الجسد لحمه ؟ أصبحت إمرأة لوط عمود ملح، وإمرأة ابراهيم هلَّا تقوم ؟ بأيَّة قوَّة تحوَّلت يد موسى فصارت بظرفِ ساعة بيضاء كالثلج ثمَّ استردَّت حالتها الطبيعية (خر ٢٧:٤). لا شكّ في أنّه بأمر الله. فالأمر الذي كان يفعل عندئذ ألم تَعُد له قوّة اليوم ؟

#### ۱۳) - دحض مزاعم السامريين

من أين وُلِدَ الإنسان في البدء بشكل مُطلَق ، أيها السامريون ، يا أحمق الناس! إرجعوا إلى السفر الأوّل من الكتاب المقدَّس الذي تسلِّمون به أنتم أيضًا : «حلق الله الإنسان من تراب الأرض» (تك ٧:٢). لقد تحوَّل التراب الى حسد ، فهلَّا يسترد الجسد طبيعته مرَّة ثانية ؟ يجب أن نسألكم: كيف تثبت السماوات والأرض والبحار، الشمس والقمر والنجوم ؟ كيف تأتي الطيور والأسماك من المياه ؟ وسائر الحيوانات كيف تأتي من الأرض؟ لقد خرجت ربوات ربوات من الكائنات من العدم إلى الوجود ، ونحن البشر الذين خلقنا على صورته ، هلَّا نقوم من الموت ؟ حقًا أنَّ موقفهم مليء بعدم الإيمان ، وعظيمة هي دينونة المنكرين. عندما يقول إبراهيم للرّب : «أنّه ديّان الأرض كلّها» ، لا يؤمن الذين يدرسون يؤمن الذين يقرأون.

#### ۱٤) - مناقشة تفسيرية

هذه النصوص إذن لغير المؤمنين ، أما أقوال الأنبياء فهي لنا نحن المؤمنين. لكن بعض الذين يعترفون بالأنبياء لا يؤمنون بمذه الأمور المكتوبة ، إذ هم يُعارضوننا بقولهم: « لا يقوم المنافقون في الدين» (مز

 ١:٥). وكذلك « الإنسان الهابط إلى الجحيم لا يصعد » (أيوب ٩:٧).
 وكذلك «ليس الأموات يسبّحون الرّب» (مز ١٧:١١٣). إنهم يسيئون استخدام ما هو مكتوب بحقّ.

لذلك يَحسُن بنا الآن ، والفرصة موآتية ، أن ندحضهم. لأنه اذا كُتِبَ : « لا يقوم المنافقين في الدين »، فهذا يعني أنهم يقومون لا للدينونة بل للعقاب. إذ الله ليس بحاجة الى تحقيق طويل ، فالعقاب سيلحق بالمنافقين بمجرَّد قيامتهم . وإذ قيل: «ليس الأموات يسبّحون الرّب» ، يعني أنَّ وقت التوبة والغفران هو في هذه الحياة. فالذين سيستفيدون منه هم يسبّحون الرّب. وبعد الموت لا يُسمح للذين ماتوا في الخطايا بأن يسبّحوه كالذين فعلوا الخير ، بل عليهم أن ينوحوا على أنفسهم. لأنَّ يسبّحوه كالذين يؤدّون الشُكر ، والنحيب بالذين هم تحت العقاب. وعليه فالأبرار يسبّحون الله ، أمَّا الذين ماتوا في الخطايا ، فلن يكون لهم وقت للتوبة.

#### ١٥) – الأنبياء يثبتون بالقيامة

أما في ما يخص بالآية القائلة: «الإنسان الهابط الى الجحيم لا يصعد » ، فانظر الى ما كُتب بعدها : «لا يصعد ولا يعود الى بيته » (أيوب ٧:٠١)، عندما ينتهي هذا العالم ويُدَمِّر كل بيت ، فمن أَنَّ له أن يقوم ويعود إلى بيته ، بما أنه ستكون هناك أرض جديدة ؟ (٢ بط ١٣:٣) ! كان الأحرى بهم أن يستمعوا الى ما قال أيوب : «الشجرة لها رجاء ، وإذا قُطِعَت تخلف أيضًا وفراخها لا تزول. وإذا تعتق في الأرض أصلها ومات في التراب جذرها، فمن استرواح الماء تُفرّخ وتنبت فروعًا كالغريسة. والإنسان الفاني، متى فاضت روحه، ألم يَعُد له وجود ؟» (ايوب ٢:١٤-١١). إنه يتكلّم بلهجة لا تخلو من التأنيب واللوم. يجب قراءة العبارة: «ألم يعُد له وجود»؟ إذ يقول: اذا كانت الشجرة التي تقع تقوم ثانية، أَفَلَا يقوم الإنسان الذي لأجله خُلِقَت الأشجار؟ ولكي لا تظنّ أني أُحَرِّف النَصّ، إقرأ ما يلي، إذ هو بعد أن قال مستفهمًا: «والإنسان الفاني حتى فاضت روحه ألمٌ يَعُد له وجود» ؟ يستطرد فيقول: « لأنّه اذا مات الإنسان فسيحيا» ثمَّ يضيف على الفور: «سأنتظر حتى يحين ابتدالي» (أيوب ١٤:١٤). وفي موضع آخر: «الذي سيقيم من التراب جلدي الذي تحمّل ذلك» (أيوب ٩: ٢٥ - ٢٦). ويقول أشعياء النبي بدوره: «ستحيا الأموات ويستيقظ الذين في القبور» (أشعياء ١٩:٢٦). وإليك ما يقول النبي حزقيال بكل وضوح: «هاءنذا أفتح قبوركم وأُصعدكم من قبوركم» (حز ١٢:٣٧). ودانيال: «وكثيرون من الرَّاقدين في تراب الأرض يستيقظون، بعضهم للحياة الأبديَّة وبعضهم للعار والرذل الأبدي» (دانيال ٢:١٢).